

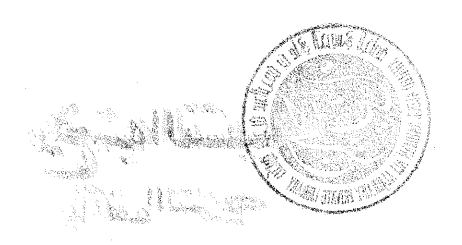
ما كيف « لامام عبدا لرحمن بن أ. في الحسن الجوزى المتوفى سنة ٩٥٥ ه رحمه الله تعالم

> نحنین روشیج ع<sub>کر</sub>ز راهر راهورکوری

مراجمــة الدكتور أحمد حجازي السِـقا

حقوق الطبع محفوظة

الناشر المراجعة المراجعة الكليات الازهرية الكليات الازهرية الكليات الازهرية الكليات الازهرية الكليات الازهر ـ ت ١٣١٢٩٦٠



المارة المارة

CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF

Carlina was a second to

Strain Strain Strain Strain

ما الكليات الأزهرية الكليات الأزهرية الكليات الأزهرية المياني المرابع حسين محمد المبابع المرابع المرابع المبابع المبا

### بسم الله الرحمن الرحيم

قال الله تعالى : « ولله المشرق والمغرب • فأينما تولوا ، فثم وجه الله • أن الله واسع عليم » •

وقال الله تعالى: « وهو الله في السموات وفي الأرض ، يعلم سركم وعلم ما تكسبون » •

وقال الله تعالى : « ليس كمثله شيء وهو السميع البصير » •

وضح لنا ربنا رب العالمين تبارك وتعالى أنه لا يحده مكان ، ولا يشابه شيئا مما خلق ومما لم يخلق « تبارك الله رب العالمين » •

ولكن بعض المسلمين قال: بأن الله جسم لا كالأجسام • وهم الكرامية • وبعض قال: بالجسمية ولم يصرح للعوام • وهم الحنابلة ، الملقون بالسلف •

وفى هذا الكتاب يرد المؤلف على الحنابلة المجسمين لله تعالى ويقول لهم : لو كان الله جسما ، لكان حادثا • ولو كان جسما ، لكان مركبا من أعضاء ، ولو كان مركبا من أعضاء ، لكان غيره هو الذي خلقه • ثم يورد شبههم ويرد عليها •

وقد حقق هذا الكتاب الأستاذ الشيخ محمد زاهد الكوثرى رحمة الله تعالى عليه \_ ومؤلفه هو:

الامام الجليل عبد الرحمن بن الجوزى المولود سنة عشر وخمسمائة وفي « البصرة » ومن مؤلفاته :

زاد المسير في علم التفسير •

المغنى في علم القرآن • والمال المعالمة المالية المالية

الموضوعات في الحديث

مشكل الصحاح •

الضعفاء في الحديث • الضعفاء في الحديث •

بستان الواعظين • يه يه الله ويه المقيد و يه المالية

صيد الخاطير ٠

**ذِم الهــنوي مِ**هُ وَرَدُ أَمِدُ اللَّهِ إِذَا لَمْ يَعْرِمُ مِنْ يَعْلَمُ اللَّهِ عِلَيْهِ اللَّهِ وَالْمَاعِ

لفتة الكبد الى نصيحة الولد م

رءوس القواريون ﴿ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

صَفَةُ الصَّفُوةُ ﴿ كَانِي عَلَيْهِ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

تلبيس ابليس ٠

المنتظم في التاريخ • ر ما بران من المنظمة ا الحسن البصرى •

ر يها مناقب عمر بن عبد العزين من الله العربي مناقب العربي العربين العربين العربي العربي العربي العربي العربي ا

الوفا في فضائل المصطفى •

دفع شبه التشبيه بأكف التنزيه في الرد على المجسمة •

الشلوة الأحزان الإيلام إلى يتعالى المنطق الله المنطقة المناكلة المنطقة الماكلة

وتوفى رحمة الله تعالى عليه في السابع من شهر رمضان سنة سبع، وتسعين وخمسمائة .

والله أسأل أن ينفع به • آمين • ل القيمية؛ بره بالمجار

د/ أجمد حجازي السقة

#### Talk III بسم الله الرحمن الرحيم

قال الشيخ الامام الحافظ العلامة أبو الفسارج عبد الرحمن بن على أبن الجوزي الصديقي البكري:

واعلم وفقك الله تعالى أنتي لما تتبعت مذهب الامام أجمد رحمه الله تعانى ــ رأيت الرجل كبير القدر في العلوم ، وقد بالغ في النظر في علوم الفقه ومذاهب القدماء، حتى لا تأتى مسألة الا وله فيها نص أو تنبيه، لكنه على طريق السلف لم يصنف الا المنقول و

فرأيت مذهبه خاليا من التصانيف التي كثر جنسها عند الحصوم ، فطينفت تفاسير مطولة منها : الله المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية

-2 . First the  $C_{ij}$  of  $C_{ij}$  , then  $C_{ij}$  is  $C_{ij}$ 

San Barrier British Species

Some of the transfer to the transfer of

g Maring raying hay har rain rather than some 199

المراجع المرا

وتذكرة الأربياء محمديا بعداله الناب المعادي والمعادي

وغين ذلك والمساورة المساورة والمساورة والمساورة والمساورة

and the state of the state of the state of the وفي الحديث كتباه منهاه : ١٠٠٠ إنه المعادة المهارة إلى المعادة إلى الم

جامع المنافية على ويدر المساور المساور

والحتذائق م من يبدأ بالمعالية بن من المعالم المعالم المعالم

**و نقني النقِطُ ل** من إن حيران بوء من المباشلة المساهدة على المساهدة الماء المساهدة المساهدة المساهدة المساهدة المساهدة

وكتبا كثيرة في الجرح والتعديل •

وما رأيت لهم تعليقة في الخـ لاف ، إلا أن القاضي أبَّا يعلى قال : « كنت أقول ما لأهل المذاهب يذكرون الخلاف مع خصومهم ، ولا يذكرون أحمد (١) ثم عذرتهم ، اذ ليس لنا تعليقة في الفقه » قال « فصنفت لهم تعليقة » •

قلت : وتعليقته لم يحقق فيها بيان الصحة والطعن في الردود • وذكر فيها أقيسة طردية •

ورأيت من يلقى الدرس من أصحابنا ، يفزع الى تعليقة الاصطلام أو تعليقة أسعد أو تعليقة العاملي أو تعليقة الشريف ويستعير منها استعارات

(1) كان الامام أحمد رضى الله عنه لزم الامام أنا يوسف فى بدء أمره كما حكى ذلك عنه يحيى بن معين حيث يقول فى كتابه « معرفة التاريخ والعلل » رواية أبو العباس الأصم عن أبى الفضل العباس بن محمد الدورى عنه: « سمعت أحمد بن حنبل يقول: اختلفت الى أبى يوسف ثم اختلفت الى الناس بعده أ.ه. وكان يشتغل بكتب محمد بن الحسن ويستفيد منها أجوبة دقيقة ـ على ما رواه الخطيب باسناده الى الحربي عنه ـ وصحب كثيرا من فقهاء العراق وجالس الشافعي فى قدمته الثانية ببغداد ، بعد وفاة محمد فصار له من الفقه حظ وافر ه

ومع هذا كله كان الفالب عليه وعلى أصحابه رواية الحديث ، ولم يكن يجرى على طريقة الفقهاء في التفسيريع والتأصيل وتبيين مناط الأحكام والتعليل ، حتى قلت : انفراداته في الفروع عمن تقدمه من الفقهاء ، فان خالف الشافعي مثلا في شيء من قوله الجديد تراه يوافق فيه ابا حنيفة أو احد أصحابه أو مالكا ـ رضى الله عنهم ـ فكان يستغنى أصحاب كتب الخلاف عن ذكر أقوال أحمد ، بذكر خلاف من تقدمه من الفقهاء . ولم يذع تدوين أقواله مع أقوال بقية الفقهاء في كتب الخلاف الافي عهد إبن هبيرة الوزير ، فانه لما ألف « افصاحه » وخص من بين مجلداته مجلدا باختلاف الأئمة الأربعة واعتنى به عناية تامة وسعى في نشره بصرف مبالغ طائلة ، أخل من يكتب في الخلاف يذكر أقوال أحمد مع أقوال غيره من الأثمة المن

وكان ابن جرير أدركه سنا وأدرك أصحابه لقاء ، ومع ذلك لم يذكر أقواله فيما كتبه في اختلاف الفقهاء ، مع ذكره من هو على شاكلة أبي بكر عبد الرحمن بن كيسان الأصم ، فسأله الحنابلة عن ذلك فقال ما معناه : لم يكن أحمد من الفقهاء ، انما كان من أهل الحديث وما كنت لقيته حتى آخذ منه ، ولا لقيت أصحابا له يحق أن يؤخذ منهم . فثارت ثائرة الحنابلة عليه ، وجرى ما ينقله « ياقوت » في « معجم الأدباء » و « أبن الأثير » في « كمله » ( ن ) .

فصنفت لهم تعاليق : منها كتاب « الانصاف في مسائل الخلاف » ومنها « جنة النظر وجنة الفطر » ومنها « عمدة الدلائل في مشهور المسائل » •

ثم رأيت جمع أحاديث التعليق التي يحتج بها أهل المذهب وبينت تصحيح الصحيح وطعن المطعون فيه ، وعملت كتابا في المذهب ، أدخلتها فيه وسميته « البازي الأشهب المنقض على مخالفي المذهب » وصنفت في الفروع كتاب « المذهب » وكتاب « مسبوك الدهب » وكتاب « منهاج الوصول الى علم وكتاب « منهاج الوصول الى علم الأصول » وقد بلغت مصنفاتي مائتي مصنف وخمسين مصنفا .

ورأيت من أصحابنا من تكلم في الأصول بما لا يصلح •

الله الله التصنيف ثلاثة: أبو عبد الله بن حامد (٢) وصاحبه القاضي أبو يعلى (٦) وابن الزاغوني (٤) فصنغوا كتبالشاغوا بها المذهب، ووأيتهم

and the second of the second of the second

<sup>(</sup>۲) هو شيخ الحنابلة أبو عبد الله الحسن بن حامد بن على البغدادى الوراق المتوفى سيئة ثلاث واربعمائة ، كان من أكبر مصنفيهم ، له شرح اصول الدين ، فيه طامات سيورد المصنف بعضها ولديه تخرج القياضى أبو يعلى الحنبلى ( ز ) .

<sup>(</sup>٣) هو القاضى ابو يعلى محمد بن الحسين بن خلف بن الفراء الحبلى المتوفى سنة ثمان وخمسين وأربعمائة ، وفيه يقول أبو محمد التميمى ما معناه : لقد شان أبو يعلى الحنابلة شينا لا يفسله ماء البحر ، على ما نقله أبن الاثير وأبو الفداء . وعزا في طبقاته إلى الامام أحمد ما يبعد أن بصح عنه كل البعد . ونقل ابن بدران الدستى في جزء أثبات الحد عن كساب الأصول لابي يعلى هذا ما هو أفظع مما سينقله المصنف عنه في التشبيه على تضارب في أقواله بين تنزيه وتشبيه . ولا يخفى على الناظر أنه غير الحافظ أبي يعلى أحمد بن على الموصلي صاحب المسند وراوى كتب أبي يوسف عن بشرين الوليد ( ز ) .

<sup>(</sup>٤) هو أبو الحسن على بن عبد الله بن نصر الزاغوني الحنبلي المتوفى سنة سبع وعشرين وخمسمائة وهسو من مشايخ المصنف وله في كتاب الايضاح من غرائب التشبيه ما يحار فيه النبية (ز).

قد نزلوا الى مرتبة العوام، فجملوا الصفات على مقتضى الحس فسمعوا أن الله سبحانه وتعالى خلق آدم عليه الصلاة والسلام على صورته، فأثبتوا له صورة .

ووجه ازائدا على الذات ، وعينين وفما ولهوات وأضراسها ، وأضواء لوجهه هي السبحات ويدين وأصابع وكفا وخنصرا وابهاما وصدرا وفعذا وساقين ورجلين ، وقالوا ما سمعنا بذكر الرأس ، وقالوا يجوز أن يمس ويمس ويدنى العبد من ذاته ، وقال بعضهم : ويتنفس ، ثم انهم يرضون العوام بقولهم : لا كما يعقل ،

وقد أخذوا بالظاهر في الأسماء والصفات ، فسموها بالصفات ، تسمية مبتدعة ، لا دليل لهم في ذلك من النقل ولا من العقل ، ولم يلتفتوا الى النصوص الصارفة عن الظواهر الى المعانى الواجبة لله تعالى ، ولا الى المعانى الواجبة لله تعالى ، ولا الى المعانى ما توجبه الظواهر من سمات الحدث •

ولم يقنعوا بأن يقولوا: «صفة فعل » حتى قالوا «صفة عات » ثم لما أثبتوا أنها صفات ، قالوا: لا نحملها على توجيه اللغة مثل «يد » على معنى نعمة وقدرة ، ولا « مجيىء واتيان » على معنى بر ولطف ولا « ساق » على شدة .

بل قالوا: نحملها على ظواهرها المتعارفة ، والظاهر: هو المعهود من نعوت الآدميين ، والشيء انما يحمل على حقيقته اذا أمكن . فان صرف صارف حمل على المجاز، ثم يتحرجون من التشبيه ويأنفون من اضافته اليهم، ويقولون: نحن أهل السنة .

وكلامهم صريح في التشبيه ، وقد تبعهم خلق من العوام ، وقد تصحت التابع والمتبوع ، فقلت لهم : يا أصحابنا أتتم أصحاب نقل وانباع ، وامامكم الأكبر أحمد بن حنبل ـ رحمه الله تعالى ـ يقول وهو تحت

السياط: كيف أقول ما لم يقل (<sup>()</sup> ؟ فاياكم أن تبتدعوا في مذهبه ما نيس منسسه •

ثم قلتم في الأحاديث: تجمل على ظاهرها ، وظاهر القدم المجارحة ، فاقه لما قيل في عيسى عليه الصلاة والسلام: (روح الله) اعتقدت النصارى \_ لعنهم الله تعالى \_ أن لله سبحاله وتعالى صفة: هي روح ولجت في مريم ، ومن قال: استوى بذاته المقدسة ، فقد أجراه \_ سبحانه وتعالى \_ مجرى الحسيات ، وينبغي أن لا يهمل ما يثبت به الأصل ، وهو العقل ، فانا به عرفنا الله تعالى ، وحكمنا له بالقدم ، فلو أنكم قلتم: نقرأ الأحاديث ونسكت ، لما أنكر أحد عليكم ، وانسا حملكم اياها على الظاهر: قبيح (1) .

<sup>(</sup>٥) ولما سئل الامام احمد عن احاديث النرول والرؤية ووضع القدم ونحوها قال: ( نؤمن بها ونصدق بها ولا كيف ولا معنى ) ، وقال ابضا يوم سألوه عن الاستواء: ( استوى على العرش كيف شاء وكما شاء بلا حد ولا صفة ببلغها واصف ) على ما ذكره الخلال فى السنة بسنده الى حنبل عن عمه الامام أحمد . وهذا تفويض وتنزيه كما هو مذهب السلف ، وربما أول فى بعض الواضع كما حكى حنبل أيضا عن الامام أحمد أنه سمعه يقول : احتجوا على يوم المناظرة فقالوا : تجىء يوم القيامة سورة البقرة وتجىء سورة تبارك قال فقلت لهم : انما هو الثواب قال الله جل ذكره ( وجاء ربك والملك صفا صفا ) والما تأتى قدرته . وقال ابن حزم الظاهرى فى ( فصله ) وقد روينا عن أحمد بن حنبل رحمه الله قال : « وجاء ربك » أنما معناه : وجاء أمر ربك ا.ه . وهذا وتأويل وتنزيه كما هو مذهب الخلف ، وأما وسوء ما ينقل عن الامام أحمد مما يخالف ما تقدم فهو تخرص صديق جاهل وسوء فهم لمذهب هذا الامام ( ز ) .

<sup>(</sup>٦) يقول العلامة الشيخ محمد عبده رحمه الله فيما كتبه على العضدية عند الكلام على حديث افتراق الأمة فان قلت أن كلام الله وكلام النبي على مؤلف من الألفاظ العربية ومدلولاتها معلومة لدى أهل اللغة فيجب الاخذ بحق مدلول اللفظ كان ما كان قلت حينئذ لم يكن ناجيا الاطائفة المجسمة الظاهريون القائلون بوجوب الاخذ بجميع النصوص وترك طريق الاستدلال رأسا مع أنه لا يخفى ما في آراء هذه الطائفة من الاختلاف مع سلوكهم طريقا ليس يفيد اليقين بوجه فان للتخاطبات مناسبات ترد بمطابقتها فلا سبيل

فلا تدخلوا في مذهب هذا الرجل الصالح السلفي ما ليس منه و فلقد كسيتم هذا المذهب شيئا قبيحا ، حتى صار لا يقال عن حنبلى : الا مجسم ، ثم زينتم مذهبكم أيضا بالعصبية ليزيد بن معاوية ، وقد علمتم : أن صاحب المذهب أجاز لعنته ، وقد كان أبو محمد التميني يقول في بعض أثمتكم : لقد شان المذهب شيئا قبيحا ، لا يعسل الى يوم القيامة .

to the more than the extrement of the first of each of the contract of the con

· 医骶腱性 "我们是这种的人,这个人的人。"

A STATE OF STATE OF STATE

A supplied to the supplied to the supplied of the supplied to the supplied to

化环烷基酚 化自然工作 医自然性

<sup>=</sup> الا الى الاستدلال وتأويل ما يبدى بظاهره نقصا الى ما يفيد الكمال ، واذا صح التأويل للبرهان في شيء صح في بقية الأشياء حيث لا فرق بين برهان وبرهان ولا لفظ ولفظ (ز) .

# فهـــل فـــی

#### (أغلاط الصنابلة)

وقد وقع غلط المصنفين الذين ذكرتهم في سبعة أوجه :

أولها: أنهم سموا الأخبار أخبار صفات ، وانما هي اضافات . وليس كل مضاف صفة • فانه قال تعالى: « ونفخت فيه من روحي »(١) وليس لله صفة تسمى روحا ، فقد ابتدع من سمى المضاف صفة •

والثانى: أنهم قالوا: هذه الأحاديث من المتشمابه الذي لا يعلمه الا الله تعالى، ثم قالوا: نحملها على ظواهرها .

فواعجبًا ما لا يعلمه الا الله تعالى ــ أى ظاهر له ــ ؟ وهـــل ظاهر الاستواء الا القعود وظاهر النزول الا الانتقال ؟

والثالث أنهم : أثبتوا لله سبحانه وتعالى صفات • وصفات الحق ــــ جل جلاله ـــ لا تثبت الا بما تثبت به الذات من الأدلة القطمية •

والرابع: أنهم يفرقون في الاثبات بين خبر مشهور ، كقوله صلى الله عليه وسلم: « ينزل الله تعالى الى السماء الدنيا » وبين حديث لا يصح ، كقوله: « رأيت ربى في أحسن صورة » بل أثبتوا بهذا صفة وبهذا صفة ،

والخامس: أنهم لم يفرقوا بين حديث مرفوع الى النبى صلى الله عليه وسلم وبين حديث موقوف على صحابى أو تابعى • فأثبتوا بهذا ما أثبتوا بهدا ٠

والسادس: أنهم تأولوا بعض الألفاظ في موضع ، ولم يتأولوها في موضع • كقوله: « ومن أتانئ يمشى أتيتــه هرولة » قالوا: ضرب مثلا للانعــام .

والسابع: أنهم حملوا الأحاديث على مقتضى الحس • فقالوا: ينزل بذاته وينتقل ويتحول ، ثم قالوا: لا كما نعقل • فغالطوا من يسمع وكابروا الحس والعقل ، فحملوا الأحاديث على الحسيات •

فرأيت الرد عليهم لازما و لئلا ينسب الامام أحمد و رحمه الله و الك و اذا سكت نسبت الى اعتقادى ذلك و ولا يهولنى أمر يعظم فى النفوس و لأن العمل على الدليل وخصوصا فى معرفة الحق تعالى لا يجوز فيه التقليد و وقد سئل الامام أحمد وحمه الله عن مسألة فأفتى فيها و فقيل: هذا لا يقول به ابن المبارك و فقال: ابن المبارك لم ينزل من السماء و وقال الامام الشافعى وحمه الله تعالى: استخرت الله تعالى فى الرد على الامام مالك وحمه الله و

ولما صنف هؤلاء الثلاثة كتبا ، وانفرد القاضى « أبو يعلى » فصنف الأحاديث ، ذكرتها على ترتيبه ، وقدمت عليها الآيات الشريف قالتى وردت في ذلك ،

and the first of the second of

en de la regula de desar de la della d Della de Della de

en de la finación de la fi La finación de la fin

માર્પ્યામ પૃથ્વ લોકુ એ કુ કુ કુ કરે તમે આવેલું સુંજે છે. છ

#### 

#### ما جاء في القرآن العظيم من ذلك

قال الله سبحانه وتعالى: « ويبقى وجه ربك »(١) قال المفسرون: يبيقى ربك ، وكذا قالوا فى قوله تعالى: « يريدون وجهه » أى يريدونه ، وقال الضحاك وأبو عبيدة فى « كل شىء هالك الا وجهه »(٢) أى الا هو .

وقد ذهب الذين أنكرنا عليهم الى أن الوجه صفة بختص باسم زائد على الذات ، فمن أين قالوا هذا ، وليس لهم دليل الا ما عرفوه من الحسيات ، وذلك يوجب التبعيض ؟ ولو كان كما قالوا كان المعنى : أنا دخاته تهلك الا وجهه .

وقال ابن حامد: أثبتنا لله تعالى وجها ولا يجوز اثبات رأس و قلت : ولقد اقشعر بدنى من جراءته على ذكر هذا و فما أعوزه فى التشبيه غير الرأس ؟

ومنها قوله تعالى: « ولتصنع على عينى » ـ « واصنع الفلك بأعيننا » (٢) أى بمرأى منا • وانسا جمع لأن عادة الملك أن يقول: أمر فالوفهينا • وقد ذهب القاضى « أبو يعلى » الى أن العين صفة زائدة على

<sup>(</sup>۱) قال الزمخشرى فى الكشاف: (وجه ربك) ذاته ، الوحه بعبر به عن الجملة والذات ، ومساكين مكة يقولون: أين وجه عربى كرم ينقذني من الهوان .

<sup>(</sup>٣) يقول الزمخشرى: (بأعيننا) في موضع الحال بمعنى اصنعها محفوظا وحقيقته ملتبسا بأعيننا كأن لله معه اعينا تكلؤه أن يزيغ في صنعته عن الصواب وأن لا يحول بينه وبين عمله احد من أعدائه ، هو ويقول الرازى في اساس التقديس عند الكلام على العين: لابد من المصير الى التأويل وذلك هو أن يحمل هذه الألفاظ على شدة العناية والحراسة ، والوجه في حسن هذا المجاز أن من عظمت عنايته بشيء وميله اليه ورغبته فيه كان كثير النظر اليه فجعل لفظ الفين التي هي آلة للذلك النظر كناية عن شدة العناية.

الذات . وقد سبقه « أبو بكر بن خزيمة »(٢) فقال في الآية : لربنا عينان. ينظر بهما ، وقال ابن حامد : يجب الايمان بأن له عينين .

وهذا ابتداع لا دليل لهم عليه ، وانما أثبتوا عينين من دليل الحطاب في قوله عليه : ( ليس بأعور )(١) وانما أريد : نفي النقص عنه تعالى • ومتى ثبت أنه لا يتجزأ ، لم يكن لما يتخايل من الصفات وجه •

ومنها قوله تعالى: «لما خلقت بيدى »(٥) اليد فى اللغة: بمعنى النعمة والاحسان، ومعنى قول اليهود لعنهم الله تعالى: « يد الله مغلوله » أى محبوسة عن النفقة • واليد القوة يقولون: له بهذا الأمر يد • وقوله

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن اسحاق بن خزيمة النيسابورى توفى عام أحد عشر وثلاثمائة بعد فى أكابر المحدثين ، كان يورع نفسه عن الخوض فى مسائل الكلام وينهى أصحابه عنه ، ثم أضطره بعض أهل النظر إلى الدخول فى هذه المازم فزلت قدمه وخرج إلى وجوه غير معقولة سامحه الله ( ز ) ،،

<sup>(</sup>٤) طالع الحديث الخمسين الآتي ترى مزيد تفصيل عن هذا الحبر .

<sup>(</sup>٥) يقول الزمخشرى: أن ذا اليدين يباشر أكثر أعماله ببديه فغلب العمل باليدين على سائر الاعمال التى تباشر بفيرهما حتى قيل فى عمل القلب: هو مما عملت بداك وحتى قيل لمن لا يدى له: بداك أوكثا وقوك نفخ وحتى لم يبق فرق بين قولك: هذا مما عملته وهذا مما عملته بداك. هوقال الراغب الاصبهاني في مفرداته: قوله تعالى (مما عملت أيدينا) وقوله وقال الراغب الاصبهاني في مفرداته نقوله باختراعه الذي ليس الاله عز وجل وخص لفظ اليد ليتصور لنا المعنى اذ هو أجل الجوارح التي يتولى بها الفعل في ما بيننا ، ليتصور لنا المعنى الما هنى ، لا النتصور منه تشبيها ، وقيل معناه بنعمتى التي رشحتها لهم ، والباء فيه ليس كالباء في قولهم: قطعته بالسكين بل هو كقولهم خرج بسيفه أى معه سيفه ، معناه خلقته ومعه نعمتاى الدفيوية والأخروية اللتان اذا رعاهما بلغ بهما السعادة خلقته ومعه نعمتاى الدفيوية والأخروية اللتان اذا رعاهما بلغ بهما السعادة الكبرى .

وقال العلامة الشييخ جمال الدين القاسمي في تفسيره معاسين التأويل: (لما خلقت بيدي) أي بنفسي من غير توسط كاب وأم.

« بل يداه مستوطنان » أى نعمته وقدرته ( الله فوق أيدي » أى بقدرتي و نعمتي • وقال الحمين : ﴿ يَكُ الله فوق أيديهم » أى مشه والحسانة •

مذا كلام المحققين ، وقال القاضي أبو يعلى زاليدان صفتان ذاتيتان تسميان باليدين و المستقين ، وقال القاضي أبو يعلى زاليدان صفتان ذاتيتان

وهذا تصرف بالرأى ، لا دليل عليه ، وقال : لو لم يكن لآدم عليه الصلاة والسلام مزية على سائر الحيوانات بخلقه باليد ـ التي هي صفة ـ لما عظمه بذكرها وأجله . فقال : « بيدى » ولو كانت القدرة لما كانت له مزية ، ولو كانت القدرة لم تش قلنا : بلى • قالت العرب : ليس لى بهذا الأمر يدان . أي ليس لى به قدرة ، قال عروة بن حزام :

فقالا: شفاك الله • والله ما لنا بما ضمت منك الضلوع: يدان

وقولهم : ميزه بذلك عن الحيوان •

فقد قال تعالى: « خلقنا لهم مما عملت أيدينا أنعاما » ولم يدل على تمييز الأنعام على بقية الحيوان ، قال تعالى: « والسماء بنيناها بأيد » أى بقوه ، ثم قد أخبر أنه قد نفخ فيه من روحه ، ولم يرد الوضع بالفعل والتكوين ، والمعنى: نفخت أنا ويكفى شرف الاضافة ، ادلا يليق بالخالق والتكوين ، والمعنى: نفخت أنا ويكفى شرف الاضافة ، ادلا يليق بالخالق حل جلاله سوى ذلك ، لأنه لا يحتاج أن يفعل بواسطة ولا له أعضاء وجوارح يفعل بها ، لأنه تعالى الغنى بذاته ، فلا ينبغى أن يتشاغل بطلب تعظيم آدم عليه الصلاة والسلام مع الغفلة عما يستحقه البارى عسبحانه من التعظيم بنفى الأبعاض والآلات في الأفعال ، لأن هذه

<sup>(</sup>٦) في اساس التقديس لمجدد القرن السادس الفخر الرادى . والسبب في حسن هذا المجاز ان كمال حال هذا العضو إنما يظهر بالصفة السماة بالقدرة فلما كان المقصود من البد حصول القدرة اطلق اسم القدرة على البد ولأن آلة اعطاء النعمة البد فاطلاق اسم البد على النعمة اطلاق لاسم السبب على المسبب .

الأشياء صفة الأجسام ، وقد ظن بعض الثلاثة : أن الله تعالى يمس ، حتى توهموا أنه مس طينة آدم بيده هي بعض ذاته ، وما فطنوا أن من جملة مخلوقاته جسما يقابل جسما ، فيتحد به ويفعل فيه ، أفتراه سبحاته وتعالى جعل أفعال الأشخاص والأجسام تتعدى الى أجسام بعيدة ، ثم بحتاج هو في أفعاله الى معاناة الطين ؟ وقد رد قول من قال هذا بقوله تعالى : « ان مثل عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون » .

ومنها قوله تعالى: «ويحذركم الله نفسه » وقوله تعالى: « تعلم ما فى نفسى ولا أعلم ما فى نفسك » قال المفسرون: ويحذركم الله اياه وقالوا: تعلم ما عندى ولا أعلم ما عندلك ، وقال المحققون: المراد بالنفس ههنا الذات ، ونفس الشيء ذاته ، وقد ذهب القاضى أبو يعلى الى أن لله تعالى نفسا ، وهي صفة زائدة على ذاته ، وهذا قول لا يستند الا الى التشبيه ، لأنه يوجب أن الذات شيء ، والنفس غيرها ،

ومنها قوله تعالى: « ليس كمثله شيء »(٧) ظاهر الكلام أن له مثلا فليس كمثله شيء وليس كذلك ، انما معناه عند أهل اللغة أن يقام المثل

<sup>(</sup>٧) يقول الزمخسرى في الكشاف: قالوا مثلك لا يبخل فنفوا البخل عن مثله وهم يريدون نفيه عن ذاته قصدوا المبالفة في ذلك فسلكوا به طريق الكناية لأنهم اذا نفوه عمن يسد مسده وعمن هو على اخص أوصافه فقد نفوه عنه ، ونظيره: قولك للعرب لا تخفر اللمم كان أبلغ من قولك: أنت لا تخفي ، ومنه قولهم: قد أيفعت لداته وبلغت أترابه يريدون ايفاعه وبلوغه ا هد.

وقال الراغب: ان الند يقال فيما يشارك في الجوهر فقط والشبه يقال فيما بشارك في الكمية فقط والشباوى يقال فيما بشارك في الكمية فقط والشكل يقال فيما يشاركه في القدر والمساحة فقط والمثل عام في جميع ذلك ولهذا لما أراد الله نفى التشبيه من كل وجه خصه بالذكر فقال (ليس كمثله شيء) وأما الجمع بين الكاف والمثل فقد قيل ذلك لتأكيد النفى تنبيها على الله لا يصح استعمال المشل ولا الكاف فنفى بليس الأمرين جميعا ، وقيل المثل ههنا بمعنى الصفة ومعناه : ليس كصفته صفة تنبيها على الله وان وصف بكثير مما يوصف به البشر فليس تلك الصفات له على حسب ما بستعمل في البشر .

منام الشيء نفسه و يقول الرجل مثلي لا يكلم مثلك و وانما المعني ليس كهو شيء .

ومنها قوله تعالى: « يوم يكشف عن ساق » (٨) قال جمهور العلماء: يكشف عن شدة • وأتشدوا:

« وقامت الحرب على ساق »(٩) ه

وقال آخر:

« وأن شمرت عن ساقها الحرب شمرا » .

قال ابن قتيبة : وأصل هذا أن الرجل اذا وقع في أمر عظيم يحتاج الى معاناة الجد فيه ، شمر عن ساقه ، فاستعيرت الساق في موضع الشدة ، وهذا قول الفراء وأبى عبيدة وثعلب واللغويين ،

وروى البخارى ومسلم فى الصحيحين عن النبى عليه : ان الله عز وجل يكشف عن ساقه (١٠) وهذه اضافة اليه ، معناها يكشف عن سدته

<sup>(</sup>٨) ومما قاله الرازي في تفسير هذه الآية: يوم يكشف عن سياق جهنم أو عن ساق العرش أو عن ساق ملك مهيب عظيم واللفظ لا يدل الا على ساق فأما أن ذلك الساق ساق أي شيء هو فليس في اللفظ ما يدل عليه وفي محاسن التأويل للعلامة الجمال القاسمي رحمه الله تعالى: وقال أبو سميد الضرير: أي يوم يكشف عن أصل الأمر ، وساق الشيء أصله الذي به قوامه كساق الشجر وساق الانسيان ، أي تظهر يوم القيامة حقائق الأشياء وأصولها فالساق بمعنى أصل الأمر وحقيقته استعارة من سياق الشيجر.

<sup>(</sup>٩) قال البيهقى فى كتابه ( الأسماء والصفات ) عند الاستشهاد بهذا الكلام من الشعر : عن ابن عباس الله سئل عن قوله تعالى ( يوم يكشف عن ساق ) فقال : اذا خفى عليكم شىء من القرآن فابتفوه من الشعر فانه ديوان العرب .

<sup>(</sup>۱۰) فی صحیح البخاری : ثنه آدم ثنا اللیث عن خالد بن پزید عن سعید بن ابی هلال عن زید بن اسلم عن عطاء بن یسار عن ابی سعید قال سعید بن ابی هلال عن زید بن اسلم عن ساقه فیسیجد له کل مؤمن = سمعت النبی علی یقول \_ یکشف ربنا عن ساقه فیسیجد له کل مؤمن = (۲ ـ دفع شبه)

وأفعاله المضافة اليه ومعنى يكشف عنها تيزيلها ، وقال عاصم بن كليب:
رأيت سعيد بن جبير غضب وقال: يقولون: يكشف عن ساقه ، وانشا
خلك من أمر شديد وقد ذكر أبو عمر الزاهد: أن الساق بمعنى النفس
قال: ومنه قول على رضى الله عنه لما قالت الشراة لا حكم الالله تعالى
قال: لابد من محاربتهم ولو تلفت ساقى و فعلى هذا يكون المعنى
يتجلى لهم •

وفى حديث أبى موسى عن النبى على أنه قال : يكشف لهم الحجاب فينظرون الى الله عز وجل فيخرون لله سجدا ، ويبقى أقوام فى ظهورهم مثل صياصى البقر ، يريدون السجود ، فلا يستطيعون ، فذلك قدوله تعالى : « يوم يكشف عن ساق ، ويدعون الى السجود فلا يستطيعون ».

وقد ذهب القاضى أبو يعلى الى أن الساق صفة ذاتية • وقال : مثله يضع قدمه فى النار • وحكى عن ابن مسعود قال : يكشف عن ساقه الأرض •

قلت: وذكره الساق مع القدم تشبيه محض وما ذكره عن ابن مسعود محال ، ولا يثبت لله تعالى صفة بمثل هذه الخرافات ، ولا توصف ذاته بنور شعاعى تضىء به الأرض واحتجاجه بالاضافة وليس بشىء ، لأنه اذا كشف عن ساقه وهؤلاء وقع لهم أنا معنى بكشف : يظهر و وانما المعنى : يزيل ويرفع و

\_ ومؤمنة .. الحديث . ، قال الحافظ ابن حجر : ووقع في هذا الموضع ( يكشف ربنا عن ساقه ) وهو من رواية سعيد بن أبي هلال عن زيد بن أسلم فأخرجها الاسماعيلي كذلك ثم قال : في قوله عن ساقه نكرة ثم أخرجه من طريق حفص بن ميسرة عن زيد بن أسلم بلفظ \_ يكشف عن ساق \_ قال الاسماعيلي هذه أصح لموافقتها لفظ القرآن في الجملة اه .

وقد أخد ابن شاقلا على البخارى أخراجه حديث الساق في صحيحه لأنه من رواية ابن أبي هلال ويراه ليس من شرطه لضعفة . وقال ابن حزم أيضا : ابن أبي هلال ليس بالقوى قد ذكره بالتخليط يحيى وأحمد بن حنل ( ز ) .

وقال ابن حامد : يجب الايمان بأن لله سبحانه وتعالى ساقا ، صفة لذاته و فمن جحد ذلك كفر .

قلت: لو تكلم بهذا عامى جلف كان قبيحا ، فكيف بمن ينسب الى العلم ، فان المتأولين أعذر منهم، الأنهم يردون الأمر الى اللغة ، وهـــؤلاء أثبتوا ساقا للذات وقدما ، حتى يتحقق التجسيم والصورة .

ومنها: توله تعالى « ثم استوى على العرش »(١١) قال الخليل بن أحمد: المرش السرير وكل سرير لملك يسمى عرشا • والعرش مشهور عند العرب في الجاهلية والاسلام • قال تعالى: «ورفع أبويه على العرش» وقال تعالى: « أيكم يأتيني بعرشها » •

أعلم: أن الاستواء في اللغة على وجوه:

منها الاعتداد . قال بعض بني تميم :

فاستوى ظالم العشيرة والمظلوم •

أى: اعتدلا •

<sup>(</sup>١) يقول الآلوسى في تفسيره: والناس في الكلام على هسفه الآية ونحوها مختلفون فمنهم من فسر العرش بالمعنى المشهور وفسر الاسسماء بالاستقرار وروى ذلك عن الكلبى ومقاتل ورواه البيهقى في (الاسسماء والصفات) بروايات كثيرة عن جماعة السلف وضعفها كلها. وما روى عن مالك رضى الله عنه أنه سئل كيف الستوى فأطرق راسه مليا حتى علته الرحضاء ثم رفع راسه فقال: الاستواء غير مجهول والكيف غير معقول والايمان به واجب والسؤال عنه بدعة ثم قال للسائل: وما أظنك الاضالا ثم أمر به فأخرج ليس نصافي هذا المذهب الاحتمال أن يكون المراد من قوله: (غير مجهول) أنه ثابت معلوم الثبوت لا أن معناه الاستقرار وهو غير مجهول. وقال في موضع آخر: والى نحو هذا ذهب الشيخ عز الدين بن عبد السلام فقال في بعض فتاويه: طريقة التأويل بشرطه وهو قرب التأويل أقرب الى فقال في بعض فتاويه: طريقة التأويل بشرطه وهو قرب التأويل أقرب الى مراده من آيات كتابه لأنه سبحانه قال: ثم أن علينا بيانه ولتبين للناس ما سمراده من آيات كتابه لأنه سبحانه قال: ثم أن علينا بيانه ولتبين للناس ما سموانه قال: ثم أن علينا بيانه ولتبين للناس ما

والاستواء: تمام الشيء . قال الله تعالى: «ولما بلغ أشاده واستوى» والاستواء: القصد الى الشيء • قال الله تعالى: « ثم استوى الى السماء » أى : قصد خلقها • والاستواء: الاستيلاء على الشيء • قال الشاعر:

اذا ما غـزا قـوما أباح حريمهم وأضحى على ما ملكوه قد استوى

وروى اسماعيل بن أبي خالد الطائي قال: العرش ياقوتة حمراء •

وقد حمل قوم من المتأخرين هذه الصفة على مقتضى الحس • مقالوا: استوى على العرش بذاته • وهذه زيادة لم ينقلوها ، انما فهموها من احساسهم • وهو أن المستوى على الشيء انما يستوى عليه بذاته • قال ابن حامد : الاستواء مماسة وصفة لذاته • والمراد به : القعود (١٢٠) •

= نزل اليهم ، وهذا عام في جميع آيات القرآن فمن وقف على الدليل أفهمه الله مراده من كتابه وهـ و اكمل ممن لم يقف على ذلك إذ لا يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون ه. وفيه توسط في المسألة ، وقد توسط ابن الهمام في ( المسايرة ) وقد بلغ رتبة الاجتهاد كما قال عصرينا ابن عابدين الشامي في ( رد المحتار ) توسطا أخص من هذا التوسط فذكر ما حاصله : وجوب الايمان بأنه تعالى استوى على العرش مع نفى التشسبيه وأما كون المراد استولى فأمر جائز الارادة لا وأجبها أذ لا دليل عليه ، وأذا خيف على العامة عدم فهم الاستواء أذا لم يكن بمعنى الاستيلاء الا بالاتصال ونحوه من لوازم الحسمية فلا بأس بصرف فهمهم إلى الاستيلاء قانه قد ثبت اطلاقه عليه لغة في قوله:

فلما علونا واستوينا عليهم جعلناهم مرعى لنسر وطائر وقوله: قد استوى بشر على العراق من غير سيف ودم مهراق (١٢) قال الجلال الدوانى فى شرح المضدية: وقد رأيت فى بغض تصانيف (ابن تيمية) القول به (أي بالقدم النوعي) فى العرش أهر وقال الشيخ محمد عبده فيما علقه عليه: وذلك أن ابن تيمية كان من الحنابلة الآخذين بظواهر الآبات والأحاديث القائلين بأن الله استوى على العرش جلوسا ، فلما أورد عليه أنه يلزم أن يكون العرش أزليا لما أن الله أزالى قمكانه =

قال: وقد ذهبت طائفة من أصحابنا الى أن الله تعالى على عرشه ، ما ملأه ، وأنه يقعد نبيه معه على العرش • وقال: والنزول انتقال • وعلى ما حكى تكون ذاته أصغر من العرش • فالعجب من قول هذا [وهو] ما نحن مجسمة •

وقيل لابن الزاغونى: هل تجددت له صفة لم تكن بعد خلق العرش؟ قال : لا • انما خلق العالم بصفة التحت ، فصار العالم بالاضافة اليه أسفل، فاذا ثبتت لاحدى الذاتين صفة التحت ، ثبت للآخر استحقاق صفة الفوق. قال : وقد ثبت أن الأماكن ليست في ذاته ، ولا ذاته فيها • فثبت انفصاله عنها • ولا بد من بدء يحصل به الفصل • فلما قال استوى ، علمنا : اختصاصه بتلك الجهة ، قال : ولا بد أن يكون لذاته نهائة وغاية يعلمها •

قلت : هذا رجل لا يدرى ما يقول ، لأنه اذا قدر غاية وفصلا بين الخالق والمخلوق فقد حدده ، وأقر بأنه جسم • وهو يقول في كتابه : انه ليس بجوهر • لأن الجوهر ما تحيز ، ثم يثبت له مكانا يتحيز فيه •

قلت : وهذا كلام جهل من قائله ، وتشبيه محض . فما عرف هذا الشيخ ما يجب للخالق تعالى وما يستحيل عليه ، فان وجوده تعالى ليس

\_ أزلى ، وأزلية العرش خلاف مذهبه قال أنه قديم بالنوع أى أن الله لا يزال يعدم عرشا ويحدث آخر من ألازل الى الأبد حتى يكون له الاستواء أزلا وأبدا ولننظر أين يكون الله بين الاعدام والايجاد هل يزول عن الاستواء فليقل به أزلا فسيحان الله ما أجهل الانسان وما أشنع ما يرضى لنفسه ، ولسبت أعرف هل قال ابن تيمية بشيء من ذلك على التحقيق وكثيرا ما نقل عنه ما لم يقله ه (ز).

انظر كتاب: ابن تيمية ليس سلفيا للاستاذ الشيخ منصور محمد عويس مبعوث الأزهر الشريف الى الجمهورية العربية الليبية .

ومدير معهد التوغار الثانوي في طرابلس .

وقال الشيخ محمد أبو زهرة في كتابه « ابن تيمية »: أبنا لا نميل الى طريقة ابن تيمية في فهم المتشابه ، لأنها تفضى الى توهم التشبيه والتجسيم وخصوصا بالنسبة للعامة .

كوجود الجواهر والأجسام ، التي لابد لها من الحيز والتحت والفوق ، انما يكون فيما يقابل ويحادى ، ومن ضرورة المحادى أن يكون أكبر من المحادى أو أصغر أو مثله ، وأن هذا ومثله انما يكون في الأجسام ، وكل ما يحادى الأجسام يجوز أن يمسها ، وما جاز عليه مماسة الأجسام ومباينتها ، فهو حادث ، اذ قد ثبت أن الدليل على حدوث الجواهر : قبولها المماسة والمباينة ، فان أجازوا هذا عليه ، قالوا بجواز حدوثه ، وان منعوا جواز هذا عليه ، لم يبق لنا طريق لاثبات حدث الجواهر ، ومتى قدرنا مستغنيا عن المحل والحيز ومحتاجا الى الحيز ، ثم قلنا : اما أن يكونا متجاورين أو متباينين ، كان ذلك محالا ، فان التجاور والتباين من لوازم التحيز في المتحيزات ،

وقد ثبت أن الاجتماع والافتراق من لوازم التحيز ، والحق سبحانه وتعالى لا يوصف بالتحيز ، لأنه لو كان متحيزا لم يخل و اما أن بكون ساكنا في حيزه أو متحركا عنه , ولا يجوز أن يوصف بحركة ولاسكون ولا اجتماع ولا افتراق و ومن جاور أو باين فقد تناهى ذاتا و والتناهى اذا اختص بمقدار استدعى مخصصا ، وكذا ينبغى أن يقال : ليس بداخل في العالم وليس بخارج منه لأن الدخول والخروج من لوازم المتحيزات ، فهما كالحركة والسكون وسائر الأعراض التي تحس بالأجرام و

وأما قولهم خلق الأماكن لا في ذاته ، فثبت انفصاله عنها ﴿ قلنا : ذاته المقدسة لا تقبل أن يخلق فيها شيء ، ولا أن يحل فيها شيء ، وقد حملهم الحس على التشبيه والتخليط ، حتى قال بعضهم : انما ذكر الاستواء على العرش لأنه أقرب الموجودات اليه ٠

وهذا جهل أيضاً ، لأن قرب المسافة لا يتصور الا في جسم ، ويعز علينا كيف ينسب هذا القائل الى مذهبنا .

واحتج بعضهم بأنه على العرش بقوله تعالى : « اليه يصعد الكالم الطيب والعمل الصالح يرفعه » وبقوله تعالى « وهو القاهر فوق عباده » وجعلوا ذلك فوقية حسية ونسوا أن الفوقية الحسية اما أن تكون اجسم أو جوهر ، وأن الفوقية قد تطلق لعلو المرتبة ، فيقال : فلان فوق فلان (١٣) ثم انه كما قال تعالى : « فوق عباده » قال تعالى : « وهو معكم » فمن حملها على العلم ، حمل خصمه الاستواء على القهر (١٤) وذهب طائفة : الى أن الله تعالى على عرشه قد ملأه والأشسمه أنه مماس للعرش والكرسى موضع قدميه .

قلت: المماسة أنما تقع بين جسمين، وما أبقى هذا في التجسيم بقية.

A Company of the State of the S

<sup>(</sup>۱۳) في التفسير الكبير للفخر الرازى: العالم كرة واذا كان الأمر كذك امتنع أن يكون اله العالم حاصلا في جهة قوق ، اذا فرضنا انسانين وقف أحدهما على نقطة المشرق والآخر على نقطة المغرب صار أخمص قدميها متقابلين والذى هو قوق بالنسبة لاحدهما يكون تحت بالنسبة الى الثانى ، وكونه تعالى تحت أهل الدنيا محال بالاتفاق قوجب أن لا يكون في حيز معين .

<sup>(</sup>۱٤) يقول الفخر الرازى في اساس التقديس: ان ظاهر قوله تعالى ( ونحن أقرب اليه من حبل الوريد) وقوله ( وهو معكم اينما كنتم ) وقوله ( وهو الذى في السماء اله وفي الارض اله ) يتفي كونه مستقرا على العرش ، وليس تأويل هذه الآيات التي تمسكوا بها على ظاهرها أولى عن العكس اهد . ( ز ) .

# . **فصــل** د **فــی**

#### دفع شبهات المجسمين

فان قبل: فقد أخرج فى الصحيحين من حديث شريك بن أبي نمر عن أبي نمر عن أنس بن مالك ـ رضى الله عنه ـ أنه ذكر المعراج فقال فيه: « فعلا به ألى الجبار تعالى » فقال: « وهو فى مكانه: يارب خفف عنا » •

الجواب: أن أبا سليمان الخطابي قال: هذه لفظة تفرد بها «شريك» ولم يذكرها غيره • وهو كثير التفرد بمناكير الألفاظ • والمكان لا يضاف الى الله تعالى ، انما هو مكان النبي علي ومقامه الأول الذي أقيم فيه • وفي هذا الحديث « فاستأذنت على ربى وهو في داره » يوهم مكانا • وانما المعنى: في داره التي دورها لأولياته (١) •

وقد قال القاضى أبو يعلى في كتابه « المعتمد » : ان الله عز وجل لا يوصف بالمكان .

ومن الآيات: قوله تعالى: « ءأمنتم من فى السماء » (٣) وقد نبت قطعا: أن الآية ليست على ظاهرها ، لأن لفظة « فى » للظرفية • واللحق

<sup>(</sup>١) زاد البيهقي في كتابه الأسماء والصفات : « وهي الجنة » .

<sup>(</sup>٢) قال الفخر الرازي في تفسير هذه الآية : ان هذه الآية لا يمكن اجراؤها على ظاهرها باتفاق المسلمين لأن كونه في السماء يقتضي كون السماء محيطا به من جميع الجوانب فيكون اصغر من السماء والسماء اصغر من العرش بكثير فيلزم أن يكون الله تعالى شيئا حقيرا بالنسبة الى العرش وذلك باتفاق أهل الاسلام محال . وقال الزمخشرى ووافقه الفخر : « من في السماء » فيه وجهان أحدهما من ملكوته في السماء لاتها مسكن ملائكته وثم عرشه وكرسيه واللوح المحفوظ ومنها تنزل قضاياه وكتبه وأوامره ونواهيه ، وألثاني أنهم كاتوا يعتقدون التشبيه وألله في السماء وأن الرحمة والعذاب ينزلان منه وكانوا يدعونه من جهتها فقيل لهم على حسب اعتقادهم المناه والعذاب ينزلان منه وكانوا يدعونه من جهتها فقيل لهم على حسب اعتقادهم

سبحانه وتعالى غير مظروف • واذا منع الحس أن ينصرف الى مثل هذا ، بقى وصف العظيم بما هو عظيم عند الحلق •

ومنها قوله تعالى: « ياحسرتى على ما فرطت فى جنب الله »(٣) أى فى طاعته وأمره • لأن التفريط لا يقع الا فى ذاته • وأما الجنب المعهود من ذى الجوارح فلا يقع فيه تفريط • وقال ابن حامد: تؤمن بأن لله ـ سبحانه وتعالى ـ جنبا بهذه الآية •

فوا عجبا من عدم العقول ، اذا لم يتهيأ التفريط في جنب مخلوق ، فكيف يتهيأ في صفة الخالق جل جلاله ؟

الهاكر فيارس الكراها العراري

وأنشد ثعلبة :

## خلیلی کفا واذکرا اللہ فی جنبی ہ

= أأمنتم من تزعمون أنه في السماء وهو متعال عن المكان أن يعذبكم بخسف أو بحاصب كما تقول لبعض المشبهة : أما تخاف من فوق العرش أن يعاقبك بما تفعل أذا رأيته بركب بعض المعاصى ، وقال الرازى أيضا : والفرض من ذكر السماء تفخيم سلطان الله وتعظيم قدرته كما قال « وهو الله في السموات وفي الأرض » فأن الشيء الواحد لا يكون دفعة واحدة في مكانين ، وقال أيضا : لم لا يجوز أن يكون المراد بقوله ( من في السسماء ) هو الملك الموكل بالعذاب وهو جبريل عليه السلام .

(٣) يقول الزمخشرى فى كشافه : والجنب الجانب ، يقال : أنا فى جنب فلان وجانبه وناحيته وفلان لين الجنب والجانب . ثم قالوا : فرط فى جنبه وفى جانبه يريدون فى حقه ، قال سابق البربرى :

أما تتقين الله في جنب وامق له كبد حسري عليك تقطع

وقال السيد محمود الآلوسى في تفسيره « روح المعانى »: وبالجملة لا يمكن ابقاء الكلام على حقيقته لتنزهه عز وجل من الجنب بالمعنى الجقيقى ولم أقف على عد أحد من السلف اياه من الصفات السمعية ، ولا أعول على ما في المواقف ، وعلى فرض العد كلامهم فيها شهر وكلهم مجمعون على التنزيه وسبحان من ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ، وفي حرف عبد الله وحفصة (في ذكر الله) . هو وقال العلامة القاسمي في تفسيرها: أي في جانب أمره ونهيه اذ لم أتبع أحسن ما أنزل .

مع أي في أمري م. الله إستان إليه الله و معال بلا العالم إلياسية العالمية

ومنها قوله تعالى : « فنفخنا فيه من روحنا »(٤) قال المفسرون . أي. من رحمتنا . وانما نسب الروح اليه ، لأنه بأمره كان .

ومنها : قوله تعالى « يؤذون الله »(٥) أى يؤذون أولياءه • كقوله تعالى : « واسئل القرية » أى أهلها •

وقال علية : « أحد جبل يحبنا ونحبه » •

وقال الشاعر:

أنبئت أن النار بعدك أوقدت واستب بعدك ياكليب المجلس

ومنها: قوله تعالى: « هل ينظرون الا أن يأتيهم الله في ظلل من الغمام » (١) أى بظلل • وكذلك قوله تعالى: « وجاء ربك » ذكر القاضى. أبو يعلى عن الامام أحمد بن حبل أنه قال في قوله تعالى « أن يأتيهم الله»

<sup>(</sup>٤) قال الشهاب الآلوسي : (ونفخت فيه من روحي) تمثيل لأفاضة ما به الحياة بالغفل على المادة القابلة لها فليس ثمة نفخ ولا منفوخ أي فاذا اكملت استعداده وأفضت عليه ما يحيا به من الروح الطاهرة التي هي امري.

<sup>(</sup>ه) قال الآلوسى (أن الذين يؤذون الله ورسوله) أديد بالإيذاء أما ارتكاب ما لا يرضيانه من الكفر وكبائر المعاصى مجازاً لأنه سبب أو لازم له وأن كان ذلك بالنظر اليه تعالى بالنسبة الى غسيرة سبحانه فانه كاف في العلاقة ، وقيل في ايذائه تعالى هو قول اليهود والنصارى والمشركين : يد الله مغلولة والمسيح ابن الله والملائكة بنات الله والأصنام شركاؤه تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا .

<sup>(</sup>٦) ومما قاله جان الله الزمخشرى: ويجوز أن يكون المأتى به محلوفا بمعنى أن يأتيهم الله جان الله عزيز » فان قلت: لم يأتيهم الله بأسه أو بنقمته للدلالة عليه بقوله « فأن الله عزيز » فأن قلت: لم يأتيهم العذاب في الغمام ؟ قلت لأن الغمام مظنة الرحمة فأذا يُول منه العذاب كان الأمر أفظع وأهول لأن الشر اذا جاء من حيث لا يحتسب كان أسر فكيف اذا جاء كان أغم كما أن الخير أذا جاء من حيث لا يحتسب كان أسر فكيف اذا جاء الشر من حيث يتوقع الغيث ، ومن ثمة أشتد على المتفكرين في كتاب الله قوله تعالى ( وبدا لهم من الله ما لم يكونوا يحتسبون ) ه .

قال : المراد به : قدرته وأمره قال وقد بينه في قوله تعالى : « ويأتي أمر ربك » ومثل هذا في التوراة [ في قوله ] : « وجاء ربك » قال : انما هي قدرته .

قال ابن حامد : وهذا خطأ انما ينزل بذاته بانتقال .

قلت: وهذا كلام في ذات الله تعالى بمقتضى الحس ، كما يتكلم في الأجسام .

قال ابن عقيل في قوله تعالى: «قل الروح من أمر ربي» قال: من كف خلقه عن الخالق وصفاته أولى • وأنسدوا:

كيفية النفس ليس المسرء يدركها فكيف كيفية الجبار في القدم

\* \* \*

وساق الفخر الرازى في هذا المعنى فصلا مشبعا ب شأنه في تفسير آمات الصفات \_ الى أن قال: أن قوله (يأتيهم الله) وقوله (وجاء ربك) أخبار عن حال القيامة ثم ذكر هذه الواقعة بعينها في سورة النحل فقال ﴿ هُلُّ يَنْظُرُونَ الَّا أَنْ تَأْتِيهُم الْمُلاِّئَكَةُ أُو يَأْتَى أَمِنُ رَبُّكُ ﴾ فصار هذا ألمحكم مفسرا لذلك المتشابه لان كل هذه الآيات لما وردت في واقعة وأحدة لم يبعد حمل بعضها على بعض ، وقال تعالى بعهده (وقضي الأمر) ولا شك أن الألف واللام للمعهود الستابق فلابد وأن يكون قد جرى ذكر أمر قبسل ذلك حتى تكون الالف والله أشارة اليه وما ذاك الا الذي أضمرناه من أن فوله ( تأتيهم الله ) أي يأتيهم أمر الله . وأنهى كلامه بقوله : والذي هو أوضح عندي مِنْ كِلْ مَا سَلْفَ أَنَا ذَكُرْنَا أَنْ قُولِهِ تَعَالِي ﴿ يَا أَيُهَا اللَّهِ نَا آمِنُوا أَدخُلُوا في السلم كافة) الما يزلت في حق اليهود وعلى هذا التقدير فقوله ( فأن زالتم من بعد ما جاءتكم البينات فاعلموا أن الله عزيز حكيم ) يكون خطابا مع اليهود وحينتُذ يكون قوله تعالى ( هل ينظرون الا أن يأتيهم الله في ظلل من اللغمام والملائكة ) ، حكاية عن اليهود ، والمعنى انهم لا يقبلون دينك الا أن يأتيهم الله في ظلل من الغمام والملائكة ، ألا ترى أنهم فعلوا مع موسى مثل ذلك . مَنْ رَفِقُ الوا مُدَرِدُ لَنْ تُؤْمِنَ لَكِ حَتَّى نَزَى اللهُ جَهِرَةً) وأَذَا كَانَ هذا حكاية عَن حال اليهود لم يمنع اجراء الآية على ظاهرها وذلك لان اليهود كانوا على مذهب التشبيه وكانوا يجوزون على الله المجيء والدهاب وكانوا يقولون: الله تعالى تجلى الوسى عليه السلام على الطور في ظلل من الغمام وطلبوا مثل ﴿ذَلُكُ فِي زَمْنِ مُحْمِدُ ﷺ .

#### بسساب

of the first the April 2004 and the State of the State of

and the specific term of the plant of

# ذكر الأحاديث التي سموها أخبار الصفات وتأويلهم لها وتأويلاتنا لها

اعلم: أن في الأحاديث دقائق وآفات لا يعرفها الا العلماء الفقهاء • تارة في نقلها ، وتارة في كشف معناها ، وسنوضح ذلك أن شاء الله تعالى •

الحديث الأول: روى البخارى ومسلم فى الصحيحين من حمديث أبى هريرة ــ رضى الله عنه ــ قال: قال رسول الله على الله تعالى الله عليه الصلاة والسلام ــ على صورته »(١) .

ف وللناس في هذا مذهبان : عند المارية إلى يقد العدار

أحدهما: السكوت عن تفسيره ٠

والثاني: الكلام في معناه:

واختلف أرباب هـ ذا المذهب في الهاء إلى من تعـود ؟ على ثلاثة أقــو ال :

3. 克拉克 15 April

أحدها: تعود الى بعض بنى آدم • قال: وذلك أن النبى ﷺ مسر برجل يضرب رجلا وهو يقول: قبح الله وجهك ووجه من أشبه وجهك • فقال صلي « اذا ضرب أحدكم فليتق الوجه ، فان الله تعالى خلق آدم على صورته » وانما خص آدم بالذكر ، لأنه هو الذى ابتدئت خلقة وجهه

<sup>(</sup>١) يقول الراغب الاصفهائى: الصورة اراد بها ما خص الانسان بها من الهيئة المدركة بالبصر والبصيرة وبها فضله على كثير من خلقه ؛ واضافته الى الله سبحانه على سبيل الملك لا سبيل البعضية والتشبيه تعالى عن ذلك وذلك على سبيل التشريف له كقوله بيت الله وناقة الله ونحو ذلك ونغخت فيه من روحى .

على هذه الصورة التي احتذى عليها من بعده ، وكأنه نبه على أنك سببت آدم وأنت من ولده . وذلك مبالغة في زجره ، فعلى هذا تكون الهاء كناية عن المضروب(٢) .

ومن الخطأ الفاحش: أن ترجع الى الله عز وجل • لقوله « ووجه من أشبه وجهك » فانه اذا نسبه اليه سبحانه كان تشبيها صريحا •

وفى صحيح مسلم من حديث أبي هريرة رضى الله تعالى عنه عن النبى ﷺ انه قال : « اذا قاتل أحدكم فليجتنب الوجه ، فإن الله تعالى خلق آدم على صورته » •

القول الثانى: أن الهاء كناية عن اسمين ظاهرين ، فلا يصلح أن تصرف الى الله عز وجل لقيام الدليل على أنه تعالى ليس بذى صورة و فعادت الى آدم ، ومعنى الحديث: ان الله تعالى خلق آدم على صورته التى خلقه عليها ، تاما لم ينقله من نطفة الى علقة كينيه (٦) ، وهذا مذهب أبى سليمان الخطابى ، وقد ذكره تعلب في أماليه ،

القول الثالث : أنها تعود الى الله تعالى ، وفي معنى ذلك قولان :

أحدهما : أن تكون صورة ملك . لأنها فعله وخلقه ، فتكون اضافتها اليه من وجهين :

<sup>(</sup>۲) مما أورده الرازى في تأويل هذا الخبر قوله: أن المراد منه ابطال قول من يقول أن آدم كان على صورة أخرى مثل ما يقال أنه كان عظيم الحثة طويل القامة بحيث يكون رأسه قريباً من السماء فالنبى عليه السلام أشار الى انسان معين ( وهو المضروب ) .

وقال ــ إن الله خلق آدم على صورته ــ أى كان شكل آدم مثل شكل. «هذا الانسنان من غير عفاوت البنة (ان ) أبن يسمد المستحدد المستحدة المستحدد المستحدد المستحدد المستحدد المستحدد

<sup>(</sup>٣) ومن الوجوه التي سردها الفخر في هذا المقام قوله: أنه تعالى لما عظم أمر آدم بجعله مستجود الملائكة ، مثانه أتى بتلك الزلة فالله تعالى للم يعاقبه بمثل ما عاقب به غيره فانه نقل أن الله تعالى اخرجه من الجنة وأخرج معه الحية والطاووس وغير تعالى خلقهما مع أنه لم يعير خلقة آدم بل تركه على الخلقة الأولى اكراما له وصونا له عن عذاب المسخ ه . وذهب البيهقى هذا المذهب ( ز ) .

أحدهما: التشريف بالاضافة • كقوله تعالى: « وطهر بيتى للطائفين » والثاني: ابتدعها ، لا على مثال سبق •

والقول الثانى: أن تكون الصورة بمعنى الصفة تقول: هذا صورة هذا الأمر • أى صفته • ويكون خلق آدم على صفته من الحياة والعلم والقدرة والسمع والبصر والارادة • فميزه بذلك عن جميع الحيوانات ، ثم ميزه على الملائكة بصفة التعالى حين أسجدهم له ، والصورة همنا معنوية لا صورة تخاطيط •

وقد ذهب أبو محمد بن قتيبة (٤) في هذا الحديث الى مذهب قبيح ٠ فقال : لله تعالى صورة لا كالصور ، فحلق آدم عليها ٠ وهذا تخليط وتهافت ، لأن معنى كلامه : أن صورة آدم كصورة الحق ـ تعالى ـ وقال القاضى أبو يعلى : يطلق على الحق تعالى تسمية الصورة لا كالصور ، كما أطلقنا اسم ذاته ٠ وهذا تخليط لأن الذات بمعنى شيء ، وأما الصورة فهى هيئة وتخاطيط وتأليف ، وتفتقر الى مصور ومؤلف . وقول القائل : لا كالصور ٠ نقض لما قاله ، وصار بمثابة من يقول : جسم لا كالأجسام ٠ فان الجسم ما كان مؤلفا ، فاذا قال لا كالأجسام ، نقض ما قال ٠

الحديث الثانى: روى عبد الرحمن بن عياش عن النبى عليه أنه قال: « رأيت ربى فى أحسن صورة ، فقال لى : فيم يختصم المللا الأعلى يا محمد ؟ قلت : أنت أعلم يارب ، فوضع كفه بين كتفى ، فوجدت بردها بين ثديى ، فعلمت ما فى السموات والأرض » .

<sup>(</sup>٤) هو صاحب التصانيف أبو محمد عبد الله بن مسللم بن قتيبة أحد أئمة الأدب ، اخبارى ، قليل الزواية ، قد يعتمد في التشبية على ما يويه من كتب أهل الكتاب ، يتهم بالنصب ، كذبه الحاكم ووثقه غيره ، مأت عام ست وسبعين ومائتين (ز).

وروى من حديث ثوبان قال: خرج علينا رسول الله عليه بعد صلاة الصبح • فقال: ان ربى أتانى الليلة فى أحسن صورة • فقال لى: يا محمد فيم يختصم الملا الأعلى ؟ قلت: لا أعلم يارب ، فوضع كفه بين كتفى ، حتى وجدت برد أنامله فى صدرى ، فتجلى لى ما بين السماء والأرض » •

وهدده أحاديث مختلفة وأحسن طرقها يدل على أن ذلك كان فى النوم ، ورؤيا المنام : وهم • والأوهام لا تكون حقائق (٥) وان الانسان يرى كأنه يطير أو كأنه قد صار بهيمة • وقد رأى أقوام فى منامهم الحق. سبحانه على ما ذكرنا •

وان قلنا : أنه رآه في اليقظة ، فالصورة ان قلنا ترجع الى الله نعالي ، فالمعنى : رأيته على أحسن صفاته من الاقبال على والرضى عنى • وان قلنا : ترجع الى رسول الله على فالمعنى : رأيته وأنا على أحسن صورة (٦) .

وروي ابن حامد من حديث ابن عباس ـرضي الله عنهما عن النبي الله

<sup>(</sup>٥) يقول الحافظ ابن حجر في مثل هذا المقام: ولا التفات الى من تعقب كلامه بقوله . في الحديث الصحيح ( ان رؤيا الأنبياء وحي ) فلا بحتاج الى تعبير لانه كلام من لم يمعن النظر في هذا المحل فقد تقدم في كتاب التعبير أن بعض رؤية الأنبياء يقبل التعبير اله ( ن ) .

<sup>(</sup>١) بقى على المؤلف أن يتكلم على عجز الحديث ونحن ننقل عن (أساس التقديس) للفخر الرازى ما يفى بالفرض ، وأما قوله \_ وضع يده بين كتفى \_ ففيه وجهان . الاول المراد منه المبالغة فى الاهتمام بحالة والاعتناء بشأنه . الثانى أن يكون المراد من اليد النعمة . وأما قوله \_ بين كنفى \_ فان صح فالمراد منه أنه أوصل الى قلبه من أنواع اللطف والرحمة . وأما قوله \_ فوجدت بردها فيحتمل أن المعتى برد النعمة وروحها وراحتها من قوله \_ غيش بارد أذا كان رغدا ، والذى يدل على أن المراد منه كمال المعارف قوله عليه السلام فى آخر الحديث \_ فعلمت ما بين المشرق والمغرب ه .

أنه قال: « لما أسرى بى رأيت الرحمن تعالى فى صورة شاب أمرد، له نور يتلألأ ، وعن عن عن (٧) وصفه لكم ، فسألت ربى أن يكرمنى يرؤيته ، واذ كأنه عروس حين كشف عنه حجابه ، مستو على عرشه » وهذا الحديث كذب قبيح ، ما روى قط ، لا فى صحيح ولا فى كذب ، فأبعد الله تعالى من عمله ، فقد كنا نقول ذاك منام ، فيذكر هذا ليلة الاسراء ، كافأهم الله عز وجل وجزاهم النار ، يشبهون الله سبحانه وتعالى بعروس ؟ ما كتب هذا مسلم ،

وأما حديث البرد في الحديث الماضي ، فأن البرد عرض ، لا يجوز أن ينسب الى الله عز وجل • وقد ذكر القاضي أبو يعلى في كتأبه الكناية [ في ] « رأيت ربى في أحسن صورة » أي في أحسن موضع •

هــذا الحديث يرويه نعيم بن حماد ، قال ابن عــدى : كان نصــع الحديث . وسئل [عنه] الامام أحمد فأعرض بوجهه عنه ، وقال : حديثه منكر مجهول .

وعن ابن عباس عن النبي عليه أله قال : « رأيت ربي جعدا أمرد ، عليه حلة خضراء » وهذا مروى من طريق حماد بن سلمة •

وكان ابن أبى العوجاء الزنديق ربيب حماد وكان يدس فى كتبه هذه الأحاديث [ التي ] لا ثبوت لها ، ولا يحسن أن يحتج بها .

وقد أثبت القاضى أبو يعلى صفات لله تعالى • فقال : قوله « شاب وأمرد وجعد وقطط والفراش والنعلان والتاج » ثبت ذلك تسمية لا نعقل معناها • ومن يثبت بالمنام وما صح نقله [ هو ] صفات : وقد عرفنا معنى

<sup>(</sup>٧) هكذا في الاصل المحفوظ لدينا.

الشاب والأمرد • ثم يقول: ما هو كما نعلم كنن يقول قام فلان وما هو مقائم وقعد وما هو بقائم وقاعد • قال ابن عقيل: هذا الحديث نجرم بأنه كذب ، ثم لا تنفع ثقة الرؤاة اذا كان المتن مستحيلا ، وصار هذا كما لو أخبرنا جماعة من المعدلين لبأن جمل البزار دخل في حرم ابرة الحياط ، قانه لا حكم لصدق الرواة مع استحالة خبرهم •

الحديث الرابع: روى عن أنس قال: قال رسول الله على: « ليلة أسرى بى رأيت كل شيء من ربى ، حتى رأيت تاجا محوصا من لؤلؤ » • هذا يرويه أبو القاسم محمد بن اليسع عن قاسم بن ابراهيم . قال الأزهرى : كنت أقعد مع ابن اليسع ساعة • فيقول : قد ختمت الختمة منذ قعدت • وقاسم ليس بشيء ، قال الدارقطني هو كذاب • كافأ الله تعالى من عمل هذا •

الحديث الخامس: روى البخارى ومسلم فى الصحيحين من حديث أبى هريرة عن النبى على أبه قال: « يجمع الله الناس فيقول: من كان يعبد شيئا فليبعه و فيتبعون ما كانوا يعبدون ، وتبقى هذه الأمة سنافقها وفيانهم الله تعبالى فى غير الصبورة التى يعرفون ، فيقول : أنا ربكم فيقولون : نعوذ بالله تعالى منك هذا مكاننا ، حتى بأنينا ربنا و فاذا جاء ربنا عرفناه و فيأتيهم فى الصورة التى يعرفونها و فيقول : أنا ربكم و فيقولون ؛ أنت ربنا » و

وفي الصحيحين من حديث أبي سلعيد عن النبي على أنه قال الأفيانية ما المرة و فيقول: أنا وبكم وفي المرة و فيقول: أنا وبنا فلا يكلب الأنبياء عليهم الصلاة والسلام وفيقال هل من ويتنه آية تعرفونها ؟ فيقولون : الساق وفيكشف عن ساقه ، فيسجد له كل مؤمن »(٨) و

really any make I from the or thing, any it is the

ه (٨) تقدم (لكلام على هلة الحديث عند تغسير قوله تعالى « يوم بكشف عن سياق » .

اعلم: أنه يجب على كل مسلم أن يعتقد أن الله سبحانه وتعالى. لا يجوز عليه الصورة التي هي هيئة وتأليف ، قال أبو سليمان الخطابي : معنى « فيأتيهم الله تعالى » أي يكشف الحجاب لهم حتى يرونه عيانا ، كما كانوا عرفوه في الدنيا ، استدلالا ، فرؤيته بعد أن لم يكونوا رأوه [ هي ] بمنزلة اتيان الآتي ، ولم يكن شوهد قبل .

وقال بعض العلماء: يأتيهم بأهوال القيامة وصور الملائكة (٩) ولم يعهدوا مثله في الدنيا ، فيستعيذون من تلك الحال ، ويقولون اذا جاء ربنا عرفناه • أي اذا أتانا بما نعرفه من لطفه • وهي الصورة التي يعرفون ، فيكشف عن ساق ، أي عن شدة ، كأنه يرفع تلك الشدائد المهولة ، فيستجدون شكرا •

وقال بعضهم : صــورة يمتحنهم بهــا • كمــا ببعث ﴿ الدَّجَالُ ﴾ فيقولون : نعوذ بالله تعالى منك •

وفى حديث أبى موسى عن رسول الله عليه ال الناس يقولون : ان لنا ربنا كنا نعبده فى الدنيا ، فيقال : أوتعرفوته اذا رأيتموه ؟ فيقولون نعم • فيقال : كيف تعرفونه ولم تروه ؟ فيقولون : انه لا شميه له • فيكشف الحجاب فينظرون الى الله عز وجل فيخرون سجدك •

قال ابن عقيل: الصورة على الحقيقة تقع على التخاطيط والأشكال ، وذلك من صفات الأجسام ، والذي صرفنا عن كونه جسسما من الأدلة القطعية: قوله تعالى: «ليس كمثله شيء » ومن الأدلة العقلية: أنه لو كان جسسما ، كانت صورته عرضا ، ولو كان حاملا للأعراض ، لجاز عليه ما يجوز على الأجسام ، وافتقر الى صانع ، ولو كان جسسما مع قدمه ، حاز قدم أحدنا . فأحوجتنا الأدلة الى تأويل صورة تليق اضافتها اليه ،

<sup>(</sup>٩) باعتبار (في ) بمعنى الباء ونظيره قول ابن عباس في قوله تعالى ( هل ينظرون الا أن يأتيهم الله في ظلل من الغمام ) أي يظلل من الغمام على ما نقله الفخر الرازي في كتابه ( أساس التقديس ) ( ق ) ...

وما ذلك الا الحال الذي يوقع عليها أهل اللغة اسم صورة و فيقولون : كيف صورتك مع فلان ؟ وفلان على صورة من الفقر و والحال التي أنكروها : العسف و والتي يعرفونها : اللطف و فيكشف عن الشدة والتغير انما يليق بفعله فأما ذاته ، فتعالت عن التغير و نعوذ بالله أن يحمل الحديث على ما قالته المجسمة [ وهو ] ان الصورة ترجع الى ذاته ، وان ذلك تحويز التغير على صفاته و فخرجوه في صورة ان كانت حقيقة ، فذلك تحويز التغير على صفاته و فخرجوه في صورة ان كانت حقيقة ، فذلك استحالة و وان كان تخيلاً فليس ذلك هو ، انما يرفهم غيره و

الحديث السادس: روى مسلم في صحيحه من حديث المغيرة عن رسول الله على الله عن الله ».

لفظة « لا شخص » يرويها بعض الرواة ويروى بعضهم: « لا شيء أغير من الله » والرواة يروون بما يظنونه المعنى ، وكذلك « شخص » من تغيير الرواة • وقد يكون المعنى ليس منكم أيها الأشخاص أغير من الله ، لأنه لما اجتمع الكل بالذكر ، سمى بأسمائهم • والشخص لا بكون الا جسما مؤلفا • ومثل هذا قول ابن مسعود وهو « وما خلق من جنة ولا نار أعظم من آية الكرسى » •

قال الامام أجمد بن حنبل: الخلق يرجع الى الجنة والنار ، لا الى القرآن • ويجوز أن يكون هذا من باب المستثنى من غير الجنس • كقوله تعالى: « ما لهم به من علم الا اتباع الظن » •

وأما الغيرة • فقد قالت العلماء: كل من غار من شيء أسندت كراهته له ، فلما حرم الفواحش ووعد عليها ، وصفه رسول الله صلى الله عليه وسلم بالغيرة .

الحديث السيايع: روى أبو موسى عن النبي تاليق قال: « ان الله تعالى خلق آدم من قبضة قبضها من جميع الأرض » (١٠٠ .

<sup>(</sup>١٠) يقول السيوطى في الجامع الكبير : اخرجه ابو داود والترمذي واحمد والحاكم والبيهقي في السنن والطبراني في الكبير وابن سعد .

وانما أضفت القبضة ، لأن أفعال المعلوك تنسب الى المالك ، وذلك أنه بعث من قبض ، كقوله تعالى : « فطيسنا أعينهم » وقد روى محمد بن سعد في كتاب الطبقات : أن الله تعالى بعث الميس فأخذا من أديم الأرض ، فخلق منه آدم ، فمن ثم قال : « أأسحد لمن خلقت طينا » ؟

الحديث الثامن: روى سلمان قال: « أن الله لمساخم طينة آدم ، ضرب بيديه فيه ، فخرج كل طيب في يسينه ، وكل خبيث في بده الأخرى ، ثم خلط بينهما و فمن ثم يخرج الحي من الميت و يخرج الميت من الفعي » و

وهذا مرسل ، وقد ثبت بالدليل: أن الحق ب سبحانه وتعمالي بلا يوصف بيس شيء ، وأن صح ، فيضرب مثلاً: لما حرت به الأقدار . وقال القاضي أبو يعلى: تخمير الطين وخلط بعضيه بعض ، مضاف الى اليد ، التي خلق بها آدم . وهذا هو التشبيه المحض .

فهذا حديث منكر ولم اكتبه الا من هذا الجب في (الاسماء والصفات) وقال فهذا حديث منكر ولم اكتبه الا من هذا الوجه وفليح بن سليمان الحد رواته مع كونه من شرط البخارى ومسلم فلم يخرجا حديث هذا في الصحيح وهو عنك الحفاظ غير محتج به ، وعن يحبى بن معين يقول فليح بن سليمان لا يحتج بحديثه ، وعنه يقول : فليح ضعيف ، وعن النسائي أنه قال فليح ليس بالقوى قال الشيخ : فاذا كان فليح بن سليمان المدنى محتلفا في حواز الاحتجاج به عند الحفاظ لم يشت يروايته مثل هذا الامر العظيم ه .

قال عبد الله بن تعبل الم رأيت المساد في دواوين السريعة المعتمد عليها وأما عبيد بن حنين فقال البخارى : لا يصح حديثه في أهل المدنية وفي الحديث علة أخرى وهي : أن قتادة بن النعمان مات في خلافة عمر برضي الله تعالى عنه بوعبيد بن حنين مات سنة خمس ومائة ، وله خمس وسعون سنة في قول الواقدي و فتكون روايته عن فتادة بن النعمان منقطعة و

قال الامام أحمد: ثم لو صح طريقه احتمل أن يكون رسول الله عليهم حدث به عن بعض أهمل الكتاب ، على طريق الانكمار عليهم ، فلم يفهم « فتادة » انكاره .

ومن هذا الفن: حديث رويناه: أن الزبير سمع رجلا يحدث عن رسول الله على الرحل حديثه ، قال له الزبير: أقت سمعت هذا من رسول الله على ؟ فقال الرجل: نعم ، قال: هذا وأشباهه مما يمنعان أن نحدث عن النبي على قد لعمرى سمعت هذا من رسول الله على ولكن رسول الله صلى الله عليه من رسول الله على الله عليه ومنذ عاضر ، ولكن رسول الله صلى الله عليه وحدث أبتدا بهذا التحديث فحدثناه عن رجل من أهل الكتاب حدثه بومنذ ، فجئت أنت بعد انقضاء صدر الحديث ، وذكر الرجل الذي هو من أهل الكتاب ، فظننت أنه من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم ،

قلت: وغالب الطن: أن الاشارة في حاميث الزبير الى حديث قتادة . فان أهـــل الكتاب قالموا : أن الله تعــالى لمــا خلق السحموات والأرض استراح • فترل قوله تعالى : ﴿ وَمَا مَسْنَا لَمْنَ لَغُوب ﴾ فيمكن أن يكون رسول الله صلى الله صلى الله عليه وسلم حكى ذلك عنهم ، ولم يسمع ﴿ قتادة ﴾ أول الكلام •

وقد روى عبد الرحمن بن أحمد في كتاب « السنة » قال : رأيت الحسن قد وضع رحله اليمني على شماله ، وهو قاعد و فقلت : با أبا سعيد تكره هذه القعدة ؟ فقال : قاتل الله اليهود • ثم قرأ قوله تعالى : « ولقد خُلَقْنَا السمورات، والأرض، وما بينهما في ستة أيام عوماً مسنا من لغوب » فعرفت ما عنى به عدفاً فسكت من القو مستما

قلت: وانما أشّار « الحسن » الى ما ذكرناه عن اليهود وقد صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبى بكر وعمر - رضى الله عنهما -أنهم كانوا يستلقون ويضعون رجلا على رجل ، وانما يكره هــدا لمن لا سراويل له والله أعلم •

الحديث العاشر: روى القاضي أبو يعلى عن حسان بن عطية: أن رجلا من المشركين سب رسول الله صلى الله عليه وسلم فحمل عليه رجل من المسلمين ، فقتله وقتل الرجل • فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما تعجبون من نصر الله تعالى ورسوله ، لقى الله تعالى متكئا فقعد له » •

[ قلت ] : هذا حديث مقطوع بعيد عن الصحة ، ولو كان له وجه ، لكان المعنى : فأقبل الله تعالى عليه ، والعم .

الحديث النحادي عشر : روى البخاري ومسلم في الصحيحين من حديث أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « لا تزال جهنم بلقى فيها وتقول : هـل من مزيد ؟ حتى يضع رب العزة فيها قدمه، فبنزوى بعضها الى بعض » (١٢) . .

قلت: الواجب علينا أن نعتقد أن ذات الله عن وجيل لا تتبعص ، ولا يحويها مكان ولا تعرصف بالتغير ولا بالانتقال ، وقد حكى أبو عبيد الهروى عن الحلم البصرى أنه قال: القدم: هم الذين قدمهم الله لها من شرار خلقه وأثبتهم لها وقال أبو منصور الأزهرى: القدم: الذين يقومون

<sup>(</sup>۱۲) يقول جار الله الزمخشرى في كتابه (الفائق في غريب الحديث): وضع القدم على الشيء مثل للردع والقمع فكأنه قال: يأتيها أمر الله فيكفها عن طلب الزيد فترتدع هـ، وفي أساس البلاغة: من المجاز ( فيضع قدمه عليها ) أي فيتشكنها ويكشر ششورتها كما يضع الرجئل في مع على الشيء المضطوب فيستكنه ، أي مد مد المنظم المناب فيستكنه ، أي مد مد الله المناب فيستكنه ، أي مد مد المناب في مناب في مناب

القوم بتخليدهم في الناريقال لما قدم ولما هدم : هذم و وؤيد هذا : قوله : « وأما الجنة فينشىء لها خلقا » ووجمه ثان : أن كل قادم عليها يسمى قدما و فالقدم جمع قادم ، ومن يرويه بلفظ « الرجل » فاته يقال : « رجل من جراد » فيكون المراد : يدخلها جماعة يشبهون في كثرتهم الجراد ، فيسرعون التهافت فيها و

قال القاضى أبو يعلى: القدم صفة ذائية ، وقال ابن الزاغوتى: يقول الما وضع قدمه في النار ، ليخبرهم أن أصنامهم تحترق وأتا لا احترق • وهذا اثبات تبعيض ، وهو من أقبح الاعتقادات •

ورأيت أبا بكر بن خزيمة قد جمع كتابا في الصفات (١٣) وبوبه و فقال: باب اثبات اليد \_ باب امساك السموات على أصابعه \_ باب اثبات الرجل وأن رغمت المعتزلة و ثم قال: قال الله تعالى « ألهم أرجل يمشون بها أم لهم أليد يبطشون بها » ؟ فأعلمنا : أن ما لا يد له ولا رجل ، فهو كالأنها م

قال ابن عقيل: تعالى الله أن يكون له صفة تشغل الأمكنة ، ونيس الحق تعالى بذى أجزاء وأبعاض ، فيعالج بها ، ثم انه أليش يعمل فى النار أمره وتكوينه حتى يستعين بشىء من ذاته ويعالجها بصفة من صفاته وهو القائل: «كونى بردا وسلاما » ؟ فما أسخف هذا الاعتقاد وأبعده عن مكون الأملاك والأفلاك ، وقد صرح بتكذيبهم فقال تعالى: « نو كان مؤلاء آلهة ما وردوها » فكيف يظن بالخالق أن يردها ؟ تعالى الله عن تجاهل المجسمة ،

المسمود إلى متوسط مالده من في المسلم المسلم المسلم الله المسلم الله المسلم الله المسلم الله المسلم المسلم

المنظمة المنظ

« ضرس الكافر في النار مثل أحد عنواكثافة جلدم النبان وأربعون ذراعا بذراع الجبار » (١٤٠٠ عمر في النار المثلث الخبار همت المناطويل عمر في الزاهد الجبار همت المناطويل عمر في الزاهد الجبار في الخبارة (١٤٠٠ م) قال القاضي أبو يعلى تاخلها على ظاهرها و والجبار فهو الله عز وجل و

قلت: واعجا ، أذهت العقول الى هذا الحد؟ أو يحوز أن يقال: إن الذراع اثنان وأربعون مرة، حتى يبلغ جلد الكافر، ويضاف الى الذات القديمة \_ تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا \_ •

الحديث الثالث عشر: روى القاضى أبو يعلى عن مجاهد أنه قال: أذا كان يوم القيامة يذكر داود عليه الصلاة والسلام ذنبه ، فيقول الله تعالى: كن أمامى ، فيقول: بارب ذنبي دنبي ، فيقول : كن خلفى ، فيقد ول : يارب ذنبي ، وفي لفظ عن أبن سيرين قال : الله تعالى : ليقرب داود حتى يضع يده على فخذة ،

والعجب من اثبات ذلك للحق سبحانه وتعالى بأقوال التابعين . وما يصح عنهم، ولو صح فانسا يذكرونه عن أهمل الكتاب، كما يذكر وهب لبن منبه في الرواد المسلم المسلم وهب لبن منبه في الرواد المسلم والمسلم وا

وَ قَالَ القَاضَى أَبِنَ لِعَلَى : نَصَمَلُهُ عَلَى ظَاهَرُهُ ﴾ لأنفا لا تشبُّ قَدَّمَا وَفَخَذًا اللهِ عَلَى ظاهرُهُ ﴾ لأنفا لا تشبُّ قَدْمًا وَفَخَذًا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى ال

DAG BARKA BARKA ABA KAN KADANA, MENDALAH DAGA

الله عنه السيخ إسماعيل البحلوني في كتابه ( كشف الخفا ومزيل الالباس عما السنة الناس) . رواه مسلم عن الالباس عن الاحاديث على السنة الناس) . رواه مسلم عن الهي هريرة ( بالفاظ متقاربة ) .

(١٥) قال ابن قتيبة في كتابه (تأويل مختلف الحديث) في كلامه على هذا الحديث ونحن نقول أن لهذا الحديث مخرجا حسنا أن كان اللبي على أراده وهو أن يكون الجبار ههنا الملك قال الله تعالى (وما أنت عليهم بجبار) أي بملك مسلط والجبابرة الملوك ، وهذا كما يقول الناس : هو كذا كذا فراعا بذراع الملك يزيدون : باللاراع الاكبر ، واحسبه ملكا من ملوك العجم كان تام الذراع فنسب إليه و مديد المديد المدي

ويدر وأضابح وخنصر وابهام وصعود وزول ، ويقولون : تحميل على خاهرها وليست جوارح . وهل يجوز لعاقل أن يثبت لله تعالى خلفا وأماما وفخذا ؟ ما ينبغى أن نحدث هؤلاء • لأنا قد عرفنا الفخذ ، فيقال : ليس بفخذ ، والخف ليس بخف ، ومثل هؤلاء لا يحدثون ، فا فنم يكابرون العقول كأنهم يحدثون الأطفال •

الحديث الرابع عشر: روى البخارى ومسلم في الصحيحين من حديث أبي هربرة عن النبي عليه : « يضحك الله الى رجلين يقتل أحدهما الآخل يدخلان الجنة » وفي افراد مسلم من حديث ابن مسعود: أن رسول الله عليه أخبر عن آخر من ليدخل الجنة ، وضحك ، فقيل : مم تضحك ؟ فقال : « من ضحك رب العالمين » •

اعلم : أن الضحك له معان توجع اللي معنى البيان والظهور، وكل من أبدى عن أمر كان مستورا قيل : قد ضحك • يقال : ضحك الأرض بالنبات ، اذا ظهر فيها ، وانفتق عن زهره ، كما يقال : بك السماء ، قال الشاعر :

Something the first of the state of the same the

كل يوم بأقحوان جديد تضحك الأرض من بكاء السماء

وكذلك الضحك الذي يعترى البشر ، انسا هو انفتاح الفم عن الأسنان وهذا يستحيل على الله مسبحانه وتعمالي فوجب حمله على معنى أبدى الله معنى أبدي الله معنى أبديت عن أسناني ، بفتخ فمي ، لاظهار ربى كرمه وفضله ، وقد روى في حديث موقوف : «ضحك حتى بدت لهواته وأضراسه » ذكره الخلال في كتاب « السنة » .

وقال الروزى ، قلت لأبي عبد الله : ما تقول في هذا الحديث ؟ قال : يشفع . ثم يقول : على تقدير الصحة يحتمل أمرين .

أحدهما المنابكون ذلك راجعا الى النبى على كأنه ضحك حين أخبر بضعك الرب جل اجلاله حتى بدت لهواته واضرائيه و وهذا هو الضحيح ، لو ثبت الحديث .

والثاني: أن يكون تجوزا عن كثرة الكرم وسعة الرضي، كما جوز بقوله: « ومن أتاني يمشي أتيته هرولة » •

قال القاضي أبو يعلى : لا يمتنع الأخــذ بظاهر الأحاديث وامرارها على ظواهرها من غير تأويل •

قلت: واعجبا • قد أثبت لله تعالى صفات بأحاديث آحاد، وألفاظ لا تصح • وقد أثبت الأضراس • فما عنده من الاسلام خبر •

الحديث الخامس عشر: روى القاضى أبو يعلى عن عبد الله بن عمر موقوفا أنه قال: «خلق الله تعالى الملائكة من نور الذراعين والصدر » •

وقد أثبت به « القاضي » ذراعين وصدرا لله عز وجل • وهذ قبيح • لأنه حديث ليس بمرفوع ولا يصح ، وهل يجوز أن يخلق مخلوق من ذات القديم ؟ هذا أقبح مما ادعاه النصارى •

اللحديث السادس عشر : روى البخارى ومسلم فى الصحيحين من حديث ابن عمر أن النبى عليه قال : « يدنى المؤمن من ربه فيضع عليه كنفه فيقول : تقرف ذنب كذا؟ » •

قال العلماء: يدنيه من رحمته ولطفه ، قال ابن الانبارى: كنفه : حياطته وستره ، يقال : قد كنف فلان فلانا اذا أحاطه وستره ، وكل شيء ستر شيئا فقد كنفه ، ويقال للترس : كنيف ، لأنه يستر صاحه ، قال القاضى أبو يعلى : يدنيه من ذاته ، وهذا قول من لم يعرف الله سبحانه وتعالى ، ولا يعلم أنه لا يجوز عليه الدنو الذي هنو مسافة ، وكذلك قوله : « انه ليدنو يوم عرفة » أي يقرب بلطفه وعفوه ،

الحديث السابع عشر : روى مسلم في افراده من حديث معاوية بن الحكم قال : كانت لى جارية ترعى عنما لى . فانطلقت دات يوم فاذا الذئب قد دهب بشاة فصككتها صكة فأتيت رسول الله على فعظم ذلك على فقلت ألا أعتقها قال : « أثنني بها » فقال لها : « أين الله تعالى ؟ » قالت : وسول الله على قال : « أعتقها في السماء • قال قال : « من أنا ؟ » قالت : رسول الله على فقال : « أعتقها فانها مؤمنة » •

قلت: قد ثبت عند العلماء: أن الله تعالى لا تحويه السماء ولا الأرض ، ولا تضمه الاقطار ، وانما عرف باشارتها: تعظيم الخالق جل علاله عندها .

الحديث الثامن عشر: رواه أبو رزين قال: قلت: يارسول الله أبن كان ربنا قبل أن يخلق خلقه ؟ قال: «كان في عماء، ما تحته هواء، ولا فوقه هواء ثم خلق عرشه على الماء »(١٦)

العماء السحاب واعلم: أن القوق والتحت يرجعان الى السحاب، لا الى الله تعالى و « فى » بمعنى فوق ، والمعنى: كان فوق السحاب بالتدبير والقهر و ولما كان القوم يأنسون بالمخلوقات، سألوا عنها والسحاب من جملة خلقه ، ولو سئل عما قبل السحاب ، لأخبر أن الله تعالى كان ولا شيء معه ، كما روى عن رسول الله على أنه قال : «كان الله سبحانه وتعالى ولا شيء معه » ولسنا نختك أن الجبار تعالى لا يعلوه شيء من خلقه بحال ، وأنه لا يحل فى الأشياء ننفسه ولا يزول عنها ، لأنه لو حل بها كان منها ، ولو زال عنها لنأى عنها .

الحديث التاسع عشر: روى البخارى ومسلم في الصحيحين من حديث أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: « ينزل ربنا

والطبراني في الكبير ، وأبو الشيخ في العظمة « جمع الجوامع السيوطي » .

كل اليلة الى سماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الاخير يقول يمن يدعونى فأبط عليا الاخير يقول يمن يدعوني فأبط عليا الم

روى حديث النزول: عشرون صحابياً . وقد سبق القول: أنه يستحيل على الله عن وجل الحركة والنقلة والتغير، فيبقى الناس [ بين ] رجلين:

أحدهما: المتأول. بمعنى أنه يقرب برحمته، وقد ذكر أشياء بالنزول فقال تعالى: « وأنزلنا الحديد فيه بأس شـــديد » وان كان معـــدنه في الأرض ، وقال تعالى: « وأنزل لكم من الأنعام ثمانية أزواج » ومن لم يعرف نزول الجمل ، كيف يتكلم في الجمل ؟

والثانى: الساكت عن الكلام فى ذلك، مع اعتقاد التنزيه • والواجب على الخلق اعتقاد التنزيه وامتناع تجويز النقلة ، وأن النزول الذى هـو انتقال من مكان الى مكان ، يفتقر اللى ثلاثة أجسام: جسم عال هو مكان لساكنه ، وجسم سافل ، وجسم متنقل من علو الى سفل • وهذا لا يجوز على الله عز وجل •

قال ابن حامد : هو على العرش بذاته مماس له ، وينزل من مكافه الذي هو فيه ، وينتقل و هذا رجل لا يعرف ما يجوز على الله تعالى و

وقال القاضي أبو يعلى ؛ النزول صفة ذاتية والانقول نزوله ! انتقال مو وهذا معالط ما ومنهم من قال يتخرك اذا نزل . وما يدري أن الحسركة لا تجوز على الله تعالى ، وقد حكوا عن الأمام أحمد ذلك ، وهو كذب عليه (١٧) .

<sup>(</sup>۱۷) حكى ذلك أبو يعلى فى طبقاته عن أحمد بطريق أبى العساس الأصطخرى وهو كما قال المصنف نقل مفترى . وعجيب من ابن تيمية كتبه فى معقوله ـ غير منكن ـ ما يرويه خرب بن السماعيل الكرمائي صاحب محمد ابن كرام فى مستائله عن أحمد وغيره فى حقة مستحانه . . يتكلم ــ ابن كرام فى مستائله عن أحمد وغيره فى حقة مستحانه . . يتكلم ــ ا

ولو كان النزول صفة ذاتية لذاته ، كانت صفته كل ليلة تنجدد (١٨) وصفاته قديمة كذاته .

الحديث العشرون: روى البخارى ومسلم في الصحيحين عن أبي هريرة أن رجلا أتى النبى فقال: انى مجهود • فقال عليه : من يضيفه هذه الليلة ؟ » فقام رجل من الأنصار فقال: أنا يارسول الله • فانطلق به الى المرأته • فقال: هل عندك شيء ؟ قالت : لا • الا قوت صبيانى • فقال: فعلليهم بشيء ، اذا أراد الصبية العشاء ، فنوميهم ، فاذا دخل ضيفنا فاطفئى السراج وأريه أنا نأكل . فقعدوا وأكل الضيف ، فلما أصبح عدا على اننبى صلى الله عليه وسلم فقال: « لقد عجب الله تعالى من صنعكما بضيفكما الليلة » •

وفى أفراد البخارى من حديث أبى هريرة عن النبى علية قال : « عجب الله من قوم جر بهم فى السلاسل حتى يدخلهم الجنة » •

قال العلماء: العجب انما يكون من شيء يدهم الانسان مما لا تعلمه، فيستعظمه ، وهو لا يليق بالخالق جل جلاله \_ لكن معناه: عظم قدر

\_ ويتحرك . . ه . ونقل أيضا عن نقض الدارمى \_ ساكتا أو مقرا \_ الحى القيوم يفعل ما يشاء ويتحرك أذا شاء ويهبط ويرتفع أذا شاء ويقبض ويبسط ويقوم ويجلس أذا شاء لأن أمارة ما بين الحى والميت التحرك وكل حى متحرك لا محالة ه « ز » .

<sup>(</sup>١٨) مما يقوله ابن حزم الظاهرى في حديث النزول: همذا انها هو فعل يفعله الله تعالى في سماء الدنيا من الفتح لقبول الدعاء وان تلك الساعة من مظان القبول والاجابة والمغفرة للمجتهدين والمستغفرين والتائبين ، وهذا ومن البرهان على انه صفة فعل لا صفة ذات أن رسول الله على على المذكور بوقت محدود وصح أنه فعل محدث في ذلك الوقت مفعول حيننا وقد علمنا أن ما لم يزل فليس متعلقا بزمان البتة وقد بين رسول الله على في وقد علمنا أن ما لم يزل فليس متعلقا بزمان البتة وقد بين رسول الله على في أنه أن الله يأمر ملكا في ذلك الوقت بذلك ، وأيضا فان ثلث الليل مختلف في البلاد باختلاف المطالع والمعارب يعلم ذلك ضرورة من بحث عنه فصح ضرورة أنه فعل يفعله ربنا تعالى في ذلك الوقت الأهل كل أفق وأما من جعل ذلك نقلة فقد قدمنا بطلان قوله في ابطال القول بالجسم هد « ز » .

ذلك الشيء عند الله ، لأن المتعجب من الشيء يعظم قدره عنده ، ومعتى السلاسل: « أكرهوا على الطاعة التي بها يدخلون ، وقال ابن الانباري : معنى عجب ربك : زادهم انعاما واحسانا • فعير في هذا الحديث بالعجب عن ذلك •

الحديث الحادى والعشرون: روى البخارى ومسلم في الصحيحين من حديث أبى هريرة عن النبي على أنه قال: « لله أشد فرحا بتوية أحدكم من أحدكم بضالته إذا وجدها » •

قلت : لما كان مسرورا بشيء ، راضيا ، قيل له : فرح ، والمراد يه الرضي بنوبة التائب ولا يجوز أن يعتقد في الله سبحانه وتعالى التأثر الذي يوجد في المخلوقين ، فان صفات الحق تعالى قديمة لا تحدث له صفة .

الحديث الثاني والعشرون: روى مسلم في أفراده من حديث أبي موسى قال: قام فينا رسول الله ﷺ بخمس كلمات • فقال: « ان الله تعالى لا ينام ولا ينبغي له أن ينام ، يخفض القسط ويرفعه ، حجابه النور، لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى اليه بصره من خلقه »(١٩٠) •

قوله « حجابه النور » ينبغى أن يعلم أن هذا الحجاب للخلق عنه كه لأنه لا يجوز أن يكون محجوبا ، لأن الحجاب يكون أكبر مما يستره ، وكما أنه لا يجوز أن يكون لوجوده ابتداء ولا انتهاء ، لا يصح أن يكون لذاته : وانما المراد : أن الخلق محجوبون عنه ، كما قال تعالى : « كلا انهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون » وأما السبحات فجمع سبحة ، ويقال ! ان السبحة جلال وجهه ، ومنه قوله : سبحان الله وانما هو تعظيم له وتنزيه ، وقال القاضى أبو يعلى : لا يمنع اطلاق حجاب من دون الله تعالى لا على وجه الحد والمحاذاة ،

وهذا كلام مختلط يرضى به العوام .

<sup>(</sup>١٩) يقول النووى في شرح صحيح مسلم: والتقدير: ألو ازال المانع من رؤيته وهو الحجاب المسمى نورا أو نارا وتجلى لخلقه الأحرق جلال ذاته جميع مخلوقاته (ز).

الحديث الثالث والعشرون: روى ابن عباس عن النبي علية أنه قال: « ان أهل الجنة يرون ربهم تعالى في كل جمعة في رمال الكافور ، وأقربهم منه مجلسا أسرعهم اليه يوم الجمعة » •

قوله « في رمال الكافور » : اشارة الى الحاضر • ثم في رمال الكافور وأقربهم منه : أي أحظاهم عنده •

وفى حديث آخر: «المقسطون يوم القيامة على منابر من فور عن يمين الرحمن » وقال بعضهم: يمين العرش ، وفى حديث سوق الجنة: «ولا يبقى فى ذلك المجلس أحد الاحاضره الله محاضرة » ويروى خاصره \_ بالخاء المعجمة \_ وهذا يرويه يوسف بن عبد الله ، وهدو خطأ ، والمخاصرة: المصافحة ، وقال القاضى أبو يعلى: لا يمتنع أن يكون الحق تعالى فى رمال الكافور ، فقلد أقر بالحصر ، ثم قال: لا على وجه الانتقال، وهذا تلاعب ، ثم قال: ولا يمتنع قربهم من الذات ، وهذا يضيع معه الحدث ،

واستدل بقوله: « مَا مَنكُم مِن أحد الا سيخلو به ربه تعالى » وقال: الخلوة عبارة عن القرب ، ويجوز القرب من الذات ، وقد سبق رد هذا .

الحديث الرابع والعشرون: روى البخارى ومسلم في الصحيحين من حديث ابن مسعود قال جاء حبر الى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: « يامحمد أن الله يمسك السموات يوم القيامة على أصبع ، والأرضين على أصبع ، والحبال والشجر على أصبع ، وفي لفظ: والماء والثرى على أصبع ، ثم يهزهن ، فضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم قال: «وما قدروا الله حق قدره » ،

قلت : وظاهر ضحك النبي عليه : الأنكار (٢٠) واليهود مشبهة ،

<sup>(</sup>٢٠) يستبعد ابن خريمة \_ وهو ممن وقع فى خطأ التشبية \_ أن يكون ضحك الرسول صلى الله عليه وسلم الكارا ، وقد نقض الحافظ ابن حجر فرعمه هذا فى الفتح (ز) .

ونزول الآية دليل عن انكار الرسول عليه عليهم و وفي معنى هذا الحديث قوله عليه : « أن قلوب بني آدم بين أصبعين من أصبابع الرحمن يقلبها . كيف يشاء » ولما كان القلب بين أصبعين دليلا مقهورا ، دل هذا على أن القلوب مقهورة لمقلبها .

وقال القاضي أبو يعلى: غير مستع حمل الخبر على ظاهره في ، اثبات الأصابع ، صفات راجعة الى الذات • لأنا لا نثبت أصابع هي جارحة ولا البعاض •

وهذا كلام مخبط ، لأنه اما أن يثبت جوارح ، واما أن يتأولها ، وأما حملها على ظاهرها ، فظاهرها الجوارح ، ثم يقول : ليست أبعاضا . فهذا كلام قائم قاعد ، ويضيع الخطاب لمن يقول هذا .

الحديث ابن عمر عن النبي على أنه قال: « يطوى الله عز وجل السموات من حديث ابن عمر عن النبي على أنه قال: « يطوى الله عز وجل السموات يوم القيامة ثم يأخذهن بيده اليمنى ، ثم يقول: أنا الملك . أين الجبارون؟ أين المتكبرون ؟ »(٢١) هكذا رواه مسلم ، وهي أتم الروايات ، وقد ثبت بالدليل القاطع أن يد الحسق سسبحانه وتعالى ليست جارحة وأن أفيضته الأشياء ليست مباشرة ، ولا له كف ، وانما قربه رسول الله عليه الله الله المناه الله المناه الله عليه المناه أنه قال : ( وكلتا يديه يمين مباركة )(٢٢) وهذا يوهن ذكر الشمال ،

<sup>(</sup>۲۱) في الذي بين أيدينا من نسسخ صحيح مسلم زيادة ( ثم بطوى الأرضين بشماله) ( ز ) .

<sup>(</sup>۲۲) يقول القتيبى عند الكلام على هذا العديث: انما اراد بذلك معنى التمام والكمال لأن كل شيء فمياسره تنقص عن ميامنه في القوة والبطش والتميام ، وكانت العرب تحب التيامن وتكره التياسر لما في اليمين من التمام ، وفي اليسار من النقص ، ويجوز أن يريد العطاء باليدين جميعا لأن اليمنى هي المعطية ، فاذا كانت اليدان يمينين كان العطاء بهما والى هاذا في المرار حين قال:

وأنَّ على الاوانة من عقيل فتى كلتا اليدين له يمين « ز »

الحديث السادس والعشرون: رواه الامام أحمد رحمه الله في مسنده من حديث أنس عن النبي عليه في قوله تعالى: « فلما تجلى ربه للحبل » قال: قال هكذا ، يعنى أنه أخرج طرف الخنصر ، وفي لفظ « فأومأ بخنصره فساخ » وروى ابن حامد في « فلما تجلى ربه للجبل » قال: خرج منه أول مفصل من خنصره .

هذا الحديث تكلم فيه علماء الحديث ، وقالوا : لم يروه عن ثابت غير حماد بن سلمة ، وكان ابن العوجاء الزنديق ، قد أدخل على حساد أشياء ، فرواها في آخر عمره ، ولذلك تجافي بعض أصحاب الصحيح الاخراج عنه ، ومخرج للحديث سهل ، وذلك أن النبي على كان يقربه الى الأفهام بذكر الحسبات ، فوضع يده على خنصره السارة الى أن الله تعالى أظهر اليسير من آياته ،

الحديث السابع والعشرون: روى القاضى أبو يعلى عن عكرمة أنه قال : « اذا أراد الله عز وجل أن يخوف عباده أبدى عن بعضه الى الأرض فعند ذلك تنزلزل ، واذا أراد الله أن يدمدم على قوم تجلى لهم » •

قال القاضى أبو يعلى: « أبدى عن بعضه » هو على ظاهره • وهوا راجع الى الذات ، على وجه لا يفضى الى التبعيض • قات: ومن يقول: أبدى عن بعض ذاته ، وما هو بعض: لا يكلم • وانما المراد: أبدى عن آياته .

الحديث الثامن والعشرون: روى أبو الأخمص الجمحى عن رسول الله عليه قال له: « لعلك تأخذ موساك فتقطع أذن بعضها • فتقول: هذه نحر ، وتشق أذن الأخرى وتقول: صرم ؟ » • قال: نعلم • قال: « فلا تفعل • فان موسى الله تعالى أحد من موساك، وساعد الله تعالى أشد من ساعدك » •

قال القاضي أبو يعلى : لا يمتنع حسل الخبر على ظاهره في اثباته

قلت : المراد بالساعد القوة ، لأن قوة الانسان في ساعده ، وكان ينبغى أن يثبت الموسى أيضا .

الحديث التاسع والعشرون: روى أبو هريرة عن النبي علي أنه قال: « ان العبد اذا قام الى الصلاة فائه بين عيني الرحمن » •

قد ذكرنا صفة العين في الآيات المذكورة قب ل الأحاديث ، والمراد بالحديث : أن الله تعالى يشاهد المصلى ، فليتأدب ، وكذلك قوله « فان الله تعالى قبل وجهه » أي يراه .

الحديث الثلاثون: روى البخارى ومسلم في الصحيحين من حديث عائشة رضى الله عنها أن النبي على حجل عليها وعندها امرأة فقال على الله ومن هذه ؟ » قالت: فلانة • تذكر من صلاتها • فقال على الله عليكم ما تطبقون فوالله لا يمل الله تعالى حتى تملوا » وفي لفظ: « لا يسأم الله تعالى حتى تسأموا » •

قال العلماء: معنى الحديث: لا يمل الله تعالى وأن مللتم كما قال الشاعر:

صليت منى هـــذيل يخرق لا يمـــل الشر حتى يملــوا

المعنى: لا يمل وان ملوا والا لم يكن له فضل عليهم • وقال قوم:
من مل من شيء ، تركه ، والمعنى: لا يترك الثواب ما لم يتركوا العمل ،
وأما الملل الذي هو كراهة الشيء والاستثقال له ونفور النفس عنه والسامة
منه ، فيحال في حقه تعالى ، لأنه يقتضى تغيره وحلول الحوادث في حقه •

 « وج » واد بالطائف ، وهي آخر وقعة أوقعها الله تعالى بالمشركين على يد رسول الله على ومنه قوله على « اللهم اشدد وطأتك على مضر » مأخوذ من القدم ، والى هذا ذهب ابن قتيبة وغيره قال القاضى أبو يعلى: غير ممتنع على أصولنا حمل هذا الخير على ظاهره ، وان ذلك معنى بالذات دون الفعل ، لأنا حملنا قوله ينزل ويضع قدمه في النار على الذات ،

وهذا الرجل يشير بأصولهم الى ما يوجب التحسيم والانتقال، والحركة وهذا مع التشبيه بعيد عن اللغة ومعرفة التواريخ وأدلة المعقول، وانما اغتر بحديث روى عن كعب أنه قال: « وج مقدس ، منه عرج الرب الى السماء ثم قضى خلق الأرض » وهذا لو صحح عن كعب احتمل أن يكون حاكيا عن أهل الكتاب ، وكان يحكى عنهم كثيرا ولو قدرناه من قوله ، كان معناه: أن ذلك المكان آخر ما استوى من الأرض لما خلقت ، ثم عرج الرب ، أى عمد الى خلق السماء ، وهو قوله تعالى: « استوى الى السماء وهى دخان »

ويروى عن أبى هريرة أن النبى على قال : « لما أسرى بى ، مر بى جبريل عليه الصلاة والسلام حتى أتى الصخرة • فقال : يامحمد من ههنا عرج ربك الى السماء » وهذا يرويه بكر بن زياد وكان يضع الحديث على الثقات •

فان قيل : قال ابن عباس رضى الله عنهما : « استوى الى السماء »: صعد ، قلنا : صعد أمره ، اذ لا يجوز عليه الانتقال والتغير .

واعلم: أن الناس في أخبار الصفات ثلاث مراتب:

أحدها: امرارها على ما جاءت [ من غير تفسير ] ولا تأويل ، الا أن تقع ضرورة . كقوله تعالى : « وجاء ربك » أى جاء أمره ، وهذا مذهب الساف .

75. 为 (A) (A) (A) (B) (E) 不良计量(E)

﴿ وَالْمُرْتِيةَ الثَّانِيةِ ﴿ اللَّهُ أُولِينَ ﴿ وَهُوْ مِقَامٍ خُطُو ٢٣٪ ﴿ مِنْ ﴿ ﴿ ﴿ إِنَّا لِلَّهُ مِنْ ال

الجديث « حديث النزول » وشبهه من أحاديث الصفات وآياتها مذهبان مشبهوران فمذهب جمهور السلف وبعض المتكلمين الإيمان بحقيقتها على مَا لِلْيَقُّ بِهُ تَعَالَى وَإِنْ ظَاهُرِهَا المُتَعَارَفُ فِي حَفَّنَا غَيْرُ مَرَادُ وَلَا نَتَكَالِم في تأويلها مع اعتقادنا تنزيه الله سبحانه عن سائر سمات الحدوث . والثاني مذهب أكثر المتكلمين وجماعة من السلف وهو محكى عن مالك والاوزاعي إنما بتأول على ما لليق بها بحسب بواطنها فعليه الخبر مؤول بتأويلين أي المذكورين . وبكلامه وبكلام الشنيخ الرباني ابن استحاق الشتيرازي وأمام الحرمين والغوالي وغيرهم من المتنا وغيرهم يعلم أن الملهبين متفقان على صرف تلك الظواهر كالجيء والصورة والشخص والرجل والقيدم واليد والوجبه والفضب والرحمة والاستواء على العرش والكون في السماء وغسير ذلك عما نفهمه ظاهرها لما يلزم عليه من مخالات قطعية البطلان تستتلزم أشياء يحكم بكفرها بالاجماع فأضطر جميع الخلف والسلف الى صرف اللفظ عن ظاهره وانما اختلفوا هل نصرفه عن ظاهره معتقدين اتصافه سيجانه بما بليق بحلاله وعظمته من غير أن نؤوله بشيء آآخر وهو مذهب أكثر أهل الخلف وهــو تأويل تفصيل ولم يريدوا بذلك مخالفة السلف الصالح معاذ الله أن بظن بهم ذلك وانما دعت الضرورة في أزمنتهم لذلك لكثرة المجسمة والجهمية وغيرهما من فرق الضلال واستيلائهم على عقول العامة فقصدوا بذلك ردعهم وبطلان قولهم ومن ثمت اعتذر كثير منهم وقالوا : أو كنا على ما كان عليه السلف الصالح من صفاء العقائد وعدم المبطلين في زمنهم لم نخض في تأويل شيء من ذلك وقد علمت أن مالكا والاوآزعي وهما من كبار السلف أولا الحداث تأويلا تفصيليا وكذلك سفيان الثوري أول الاستواء على العرش بقصد أمره ونظيره (ثم استوى الى السماء) أي قصد اليها ومنهم الامام جعفر الصادق، بل قال جمع منهم ومن الخلف: أن معتقد الجهة كافر كما صرح به العراقي وقال أنه قول لأبي حنيفة ومالك والشافعي والإشعري والباقلاني ، وقد اتفق سائر الفرق على تأويل نحو ( وهو معكم أينما كنتم ) ( وما يكون من نجوى ثلاثة الا هو رابعهم) الآية (فاينيها تولوا فثم وجه الله) ( وبنح أقرب اليه من حبل الوريد) و \_ قلب المؤمن بين اصبعين من أصابع الرحمن \_ و \_ الحجر الاسود يمين الله في الأرض \_ وهـ ذا الاتفاق سين لك صحة ما اختاره المحققون أن الوقف على (الراسخون في العملم) لا الجلالة . قلت الجمهور على أن الوقف على ﴿ اللَّا الله ﴾ وعدوا وقفه وقفا لازما وهو الظاهر. لان المراد بالتأويل معناه الذي أراده تعالى وهو في الحقيقة لا يعلمه الا الله 😑

الله والمرتبة الثالثة : القول فيها بمقتضى الحس • وقد عم جهلة الناقلين

= جل جلاله ولا اله غيره وكل من تكلم فيه تكلم بحسب ما ظهر له ولم يقدر أحد أن يقول أن هذا التأويل هو مراد الله جرما ففي التحقيق الخلاف لفظى ولهذا اختار كثيرون من محققي المتأخرين عدم تعيين التأويل في شيء من الاشياء التي تليق باللفظ ويكلون تعيين المراد بها الى علمه تعالى وهدا توسط بين المذهبين وتلذذ بين المشربين . واختار ابن دقيق العيد توسطا آخر فقال : أن كان التأويل من المجاز البين الشائع قالحق سلوكه من غير توقف أو من المجاز البعيد الشاذ فالحق تركه وأن استوى الأمران فالاختلاف في جوازه وعدمه مسألة فقهية اجتهادية والامر فيها ليس بالخطر بالنسبة للفريقين . قلت التوقف فيها لعدم ترجيح أحد الجانبين مسع أن التوقف مؤيد بقول السلف ومنهم الامام الاعظم هد . ويقول في شرح المشكاة أيضا : ولكن تأويل السلف والخلف مؤولون لاجماعهم على صرف اللفظ عن ظاهره ولكن تأويل السلف اجمالي لتفويضهم الى الله تعالى وتأويل الخلف تفصيلي ولكن تأويل السلف اجمالي لتفويضهم الى الله تعالى وتأويل الخلف تفصيلي

وفى (اشارة النبيه فى كشف شبه أهل التشبيه املاء الشيخ نجم الدين أبى الفتح نصر الله بن العز بن سعد الله بن نجم الكاتب البغدادى) : وقد تأول العلماء والإدباء والشعراء قديما وجديثا قول بعضهم:

أقول بالخد خال حين اذكره خوف الرقيب وما بالخد من خال أبكى الى الشرق ان كانت منازلهم بجانب الفرب خوف القيل والقال ومن قال لا أقول بالتأويل ولا أشبة فقد تأول لانه أذا عدل عن معنى

ومن قال لا أقول بالتاويل ولا أشبه فقد تأول لآنه أذا عدل عن معنى النزول عنده ومعنى اليمين في الحديث (الحجر الاسود يمين الله في الأرض) التي غير ذلك فقد تأول فلا محيص لكم عن التاويل بحال ها.

ويقول العلامة الآلوسي في تفسيره عند الكلام على الوجه: والتأويل القريب الى الذهن الشائع نظيره في كلام العرب مما لا بأس به عندى ، على أن بعض الآيات مما أجمع على تأويلها السلف والخلف والله تعالى أعلم بمراده ه. وقال أيضا: وأنا أميل الى التأويل وعدم القول بالظواهر مع نفى اللوازم في بعض ما ينسب الى الله مثل قوله تعالى (سنفرغ لكم أيها الثقلان) ، وقوله صلى الله عليه وسلم: (الحجر الاسود يمين الله في ارضه فمن قبله أو صافحه فكأنما صافح الله تعالى وقبل يمينه) قاجعل الكلام فيه خارجا مخرج التشبيه لظهور القرينة ، ولا أقسول: الحجر الاسبود من صفاته كما قال السلف في اليمين ه.

وقد عقد ابن المعلم في كتابه ( نجم المهتدى ورجم المعتدى ) بانا سرد فيه جماهير المؤولين (فيما يظهر فيه وجه الكلام ) من الصحابة والتابعين وغيرهم ( ز ) .

اذ ليس له حظ من علوم المعقولات التي يعرف بها ما يجوز على الله تعالى وما يستحيل • فان علم المعقولات يصرف الظواهر المنقولات عن التشبيه فاذا عدموها تصرفوا في النقل بمقتضى الحس • واليه أشهار القاضى أبو يعلى بقوله: « لا يمتنع أن يحمل التي وطنها الحق تعالى على أصولنا ، وأصولهم على زعمه : ترجع الى الحس ، وأصولهم على زعمه : ترجع الى الحس ، ولو فهموا أن الله تعالى لا يوصف بحركة ولا انتقال ولا تعير ، ما ينهوا على الحسيات ، والعجب أنه يقر بهذا القول ثم يقول من غير نقلة ولاحركة فينقض ما بني .

ومن أعجب ما رأيت لهم : ما ذكروا عن ابن أبى شـــية أنه قال فى كتاب العرش : ان الله تعالى قد أخبرنا : أنه صار من الأرض الى السماء، الى العرش فاستوى على العرش •

قلت : ونحن نحمه الله اذ لم يبخس حظنه من المنقولات ولا من المعقولات ، ونبرأ من أقوام شانوا مذهبنا ، فعابنا الناس بكلامهم .

الحديث الثانى والثلاثون: روى أبو أمامة عن النبى ﷺ أنه قال: « ما تقرب العباد الى الله تعالى بمثل ما خرج منه » (٢٤) وهـ و القرآن و وفى حديث عفان أن النبى ﷺ قال: « فضيلة القرآن على سائر الكلام كفضل الله تعالى على خلقه • أن القرآن منه خرج واليه يعود » والمعنى وصل الينا من عنده ، واليه يعود فيرفع •

<sup>(</sup>٢٤) الذى فى الجامع الكبير للسيوطى: (ما تقرب العباد الى الله شيء احب اليه مما خرج منه) ابن السنى عن زيد بن ارطاة عن أبي أمامة .

وهذا حديث موضوع يرويه ابراهيم بن المهاجر عن عمر بن حفص • وأما عمر بن حفص • فقال الامام أحسد بن حنبل: حرقت أحاديثه • وقال يحيى بن معين : ليس بشيء • وقال أبو حاتم بن حبان الحافظ : هذا متن موضـــوع •

الحديث الرابع والثلاثون: روى البخارى ومسلم فى الصحيح من حديث أبي هريرة عن النبي عليه أنه قال: « ان الله خلق الخلق حتى اذا فرغ منهم قامت الرحم فقالت: هذا مقام العائذ بك من القطيعة ، قال: نعم ، أما ترضين أن أصل من وصلك ، وأقطع من قطعك »(٢٥) وفي لفظ أخرجه البخارى أن النبي عليه قال: « إن الرحم شجنة من الرحمن » .

قال أبو عبيدة الشجنة : كالعصن من الشجرة • ومعنى شــجنة أى قرابة مشتبكة كاشتباك العروق والشجر ، تشجن اذا التف بعضها ببعض •

قلت: لا يخلو هذا الحديث من أحد أمرين ، اما أن يراد أن الله تعالى يراعى الرحم فيصل من يصلها ويقطع من قطعها ، ويأخذ لها حقها كما يراعى القريب قرابته ، كأنه يزيد في المراعاة على الأجانب ، أو أن يراد أن الرحم حروف الرحمن ، فكأنه عظم قدرها بهذا الاسم • ويؤكد هذا: حديث عبد الرحمن بن عوف عن النبي عليه قال: « قال الله تعالى: أنا الرحمن خلقت الرحم وشققت لها اسما من اسمى ، فمن وصلها وصلته ومن قطعها قطعته » •

وقد ورد هذا الحديث بلفظ لم يخرج في الصحاح: « الرحم شجنة من الرحمن تعلق بحقوى الرحمن تقول: اللهم صل من وصلني ، واقطع

<sup>(</sup>٢٥) في شرح صحيح مسلم للامام النووى: قال القاضى عياض: الرحم التي توصل وتقطع وتبر إنما هي معنى من المعاني ليست بجسم وانما هي قرابة ونسب تجمعه رحم والدة ويتصل بعضيه ببعض فسمى ذلك الاتصال رحما 6 والمعنى لا يتأتى منه القيام ولا الكلام فيكون ذكر قيامها هنا وتعلقها ضرب مثل وحسن استعارة على عادة العرب في استعمال ذلك 6 والمراد تعظيم شأنها وفضيلة واصليها وعظيم اثم قاطعيها بعقوقهم (زر) .

من قطعتى » وفي لفظ : « الرحم شجّنة آخذة بحقو الرحمن » وفي لفظ : « لَمَا حَلَقَ اللهُ تَعَالَى الخلق قامت الرحم فأخذت بحقو الرحمن ، فقالت : « هذا مقام العائذ بك من القطيعة » وهذه كلها أمثال ترجع الى ما بينا ، ومعنى تعلقها بحقو الرحمن : الاستجارة والاعتصام (٢١) •

قال أبو بكر البيهقى: الحقو: الأزار ، والمعنى: تنعلق بعزه . قال ابن حامد . يجب التصديق بأن لله حقوا فتأخذ الرحم بحقوه ، قال : وكذلك نؤمن بأن لله تعالى جنبا ، لقوله تعالى : « على ما فرطت في جنب الله » ،

وهذا لا فهم له أصلاً ، كيف يقع النفريط في جنت الذات؟ تعود الله من ســوء الفهم ٠

الحديث الخامس والثلاثون: روى البخارى في صحيحه (٢٧) أن النبي آلية قال: « يقول الله عز وجل: الكبرياء ردائي، والعظمة أزارى • فمن فازعني فيهما عذبته » •

قال أبو سليمان الخطابي: وفي الكلام أن الكبرياء والعظمة صفتان لله تعالى اختص بهما لا يشركه فيهما أحدث ، ولا ينبغي لمخلوق أن يتعاطاهما ، لأن صفة المخلوق التواضع والتذلل ، وضرب الازار والرداء مثلا ، يقول والله تعالى أعالم: كما لا يشرك الانسان في ردائه وازاره أحد، كذلك لا يشركه في الكبرياء والعظمة مخلوق ،

<sup>(</sup>٢٦) قال في النهاية : والحقو فيه مجاز وتمثيل ومنه قولهم : عذت بحقو فلان اذا استجرت واعتصمت ه . وفي أساس البلاغة : لاذ بحقويه اذا فرع اليه .

<sup>(</sup>٢٧) يقول العجلوني في كشف الخفا ومزيل الالباس عما اشتهر من الأحاديث على السنة الناس وواه مسلم وابن حبان وأبو داود وابن ماجه عن أبي هريرة والحاكم ( بالفاظ متقاربة ) ٤ وممن اخرجه بلفظ الترجمة القضاعي عن أبي هريرة والحكيم الترمدي عن أنس هـ . ولم يذكر البخاري فلحور .

الحديث السادس والثلاثون: روى البخارى ومسلم في الصحيحين من حديث أبي هريرة عن النبي عُرِيِّةِ: «أنا عند ظن عبدى بي وأنا معه حين يذكرني فان ذكرني في نفسي ، وان ذكرني في مسلا ذكرته في نفسي ، وان تقرب إلى شبرا تقرب اليه ذراعا ، وان أتاني نمشي أتيته هرولة » وان تقرب إلى شبرا تقربت اليه ذراعا ، وان أتاني

فذهب القاضى أبو يعلى الى أن لله تعالى نفسا . هي صفة زائدة عن الذات و وهذا قول مبتدع ينوع به التشبيه ، لا يفرق بين الذات والنفس وما المانع أن يكون المعنى : ذكرته أنا ؟ وقد سبق هذا في الكلام على الآيات و والتقريب والهرولة توسع في الكلام (٢٨) كقوله تعالى : « والذين سعوا في آياتنا » لا يراد به المشي و

الحديث السابع والثلاثون : روى أبو سعيد عن النبي عليه أنه قال : «ان الله تعالى جمتيل يحبُّ الجمال» (٢٩) ،

قال العلماء: الجميل: المجمل بتحسين الصور والأخلاق والاحسان، والذي أراه: أن الجميل الذي أوصافه تامة مستحسنة • وقد فسر القاضي أبو يعلى بقالا يليق بالحق سلبحانه وتعلى فقال: غير ممتنع وصفه بالجمال ، فإن ذلك راجع الى الذات ، لأن الجمال في معنى الحسن • قال: وقد تقدم قوله على (أيت ربى في أحسن صورة » •

الحديث الشامن والثلاثون : روى القاضي أبو يعلى عن عبر بن عبد العزيز قال : « اذا فرغ الله تعالى من أهل الجنة والنار أقبل يمشى في

(٢٨) في تأويل مختلف الحديث لابن قتيبة عند الكلام على التقوب والهرولة: ونحن نقول: إن هذا تمثيل وتشبيه وانما أراد: من أتاني مسرعا بالطاعة أتبته بالثواب أسرع من أتبانه.

(۲۹) أثبت العجلوني في كشف الخفا ومزيل الألباس هذا ألحديث وقال: رواه أحمد عن أبي ويحاثة ، ومسلم والترمدي عن أبي حسيد ، والعبراني عن أبي أمامة وأبن همر وجابرة وأبن عدى في الكامل عن أبي عمر .

ظلل من الغمام والملائكة ، فيقف على أول درجة فيسلم عليهم ، فيردون عليه السلام فيقول : سلونى • فيقولون : ماذا نسال ؟ وعزتك وجلالك وارتفاعك في علو مكانك ، لو أنك قسمت علينا رزق الثقلين ، لأطعمناهم وسقيناهم ولم ينقص ما عندنا • فيقول تعالى : بلى سلونى • فيقولون : نسألك رضاك • قال تعالى : رضائى أحلكم دار كرامتى • فيفعل هذا بأهل كل درجة حتى ينتهى الى مجلسه » •

## وسندهذا لخديث مكذوب به على غمره و المراجعة من يقطعه والما

وبعد • فكيف يثبت لله تعالى صفة بقول عمر ! • قال القاضى أبو يعلى : يشمه لله في ظال من الغمام » ولم يدر أن المعنى : يأتيهم الله بظلل من الغمام •

الحديث التاسع والثلاثون ؛ روى عن عائشة رضى الله عنها قالت : سئل رسول الله على عن المقام المحمود . قال على : « وعدني ربي عز وجل بالقعود على العرش » .

هـذا حديث لا يصح عن رسـول الله على وقال ابن حامد : يجب الايمان بما ورد به من المماسة والقرب من الحق تعالى لنبيه على اقعاده على العرش وقال ابن عمر في « وان له عنـدنا لولفي » قال : ذكر الدنو منه حتى يسس بعضه و وهذا كذب على ابن عمر ، ومن ذكر ببعيض الذات كفر بالاجماع .

الحديث الأربعون: روى الدارقطني من حديث أبي اسحق عن عبد الله بن خليفة عن عمر رضى الله تعالى عنه أن امرأة جاءت الي رسول الله بها فقالت: أدع الله تعالى أن يدخلني الجنة • فعظم الرب عز وجل فقال على : « أن كرسيه وسع السموات والأرض ، وأن له أطبطا كأطبط الرحل الجديد إذا رك من ثقله » •

هذا حديث مختلف جداً • وقد رواه أبو اسحق عن ابن خليفة عن

ابن عمر قال: « اذا جلس تبارك وتعالى على الكرسي سمع له أطيط كأطيط الرحل » روى ابن جرير أن عبد الله بن خليفة قال: قال رسول الله علي : ها رسول الله علي : ها يفضل منه « ان كرسيه وسع السموات والأرض ، وأنه ليقعد عليه ، فما يفضل منه مقدار أربع أصابع ثم قال باصبعه فجمعها ، وان له لأطيط كأطيط الرحل اذا ركب من ثقله ، هذا على ضد اللفظ الأول . وكل ذلك من تخليط الرواة وسوء الحفظ ، والأليق فما يفضل منه مقدار أربع أصابع ،

والمعنى: أنه قد ملأه بهيبته وعظمته ، ويكون هذا ضرب مثل لقدر عظمة الخالق جل جلاله ، وقول الرواة: « اذا قعد » و « اذا جلس » من تغيير هم ومن تعبير هم يظنونه ، كما قال القائل: « ثم استوى على العرش »: قعد ، وانما قلنا هذا لأن الخالق تعالى لا يجوز أن يوصف بالجلوس ، فيفضل ذلك الشيء ، لأن هذه صفة الأجسام ،

الحديث الحادى والأربعون : روى البخارى ومسلم فى الصحيحين من حديث أبى سعيد عن السبى والله قال : « يقول الله عز وجل يوم القيامة : يا آدم فيقول : ان الله تعالى يأمرك أن تخرج من ذريتك بعثا الى النار » •

انفرد بلفظ الصوت حقص بن غياث ، وخالفه وكيع وجرير وغيرهما فلم يذكروا الصوت ، وسئل الامام أحمد عن حقص قال : كان يخلط في حديثه . وفي الحديث الصحيح : « اذا تكلم الله بالوحي سمع أهل السماء كجر السلسلة على الصفا » وفي حديث ابن مسعود : « اذا تكلم الله بالوحي سمع أهل السماء صلصلة كجر السلسلة على الصفا » وليس في الصحيح : « سمع صوته أهل السماء » ،

الحديث الثانى والأربعون: روى جابر عن النبى على أنه أنه أنه الله الله موسى يوم الطور، كلمه بغير الكلام الذي كلمه به يوم ناداه • فقال له: يا موسى انى كلمتك بقوة عشرة آلاف لسان، ولى قوة الألسنة كلها • وأنا أقوى من ذلك • فلما رجع الى بنى اسرائيل، قالوا: صف لنا كلام

هذا خديث لا يصح ، يرويه على بن عاصم : عن الفضل بن عيسى ، قال النسائى : على بن عاصم : متروك الحديث ، وقال يزيد بن هرون : مازلنا نعرفه بالكذب .

الحديث الثالث والأربعون : روى القــاضي أبو بعلى عن حــــــان الهن عطبة أنه قال : « الساجد يسجد على قدم الرحمين » و

هذا قول تابعي ، وهو مثل للقرب من فضل الله تعمالي . وأثبت القاضي أبو يعلى بهذا : وصف قدم ، وأنه يسجد على قدمه حقيقة ، -لا على وجه المناسة .

المحديث الرابع والأربعون: روى البخارى ومسلم في الصحيحين من حديث أبي موسى عن النبي عليه أنه قال: « جنتان من فضة • آنيتهما وما فيهما • وليس بين القوم وبين أن ينظروا الى ربهم الا رداء الكبرياء على وجهه في جنة عدن » •

الرائى فى جنة عدن لا المرئى • لأنه لا تحيط به الأمكنة • وقال القاضى أبو يعلى : ظاهر الحديث أن المرئى فى جنة عدن • وهذا التجسيم المحض • ورداء الكبرياء ماله من الكبرياء والعظمة ، وكأنه ال منعهم فلعظمته ، وأن شاء كشف لهم . وقد تكلمنا على الوجه فى الآيات ، وقلنا : المراد هو •

البحديث الخامس والأربعون: روى البخاري ومسلم في الصحيحين من حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله عليه : « لما قضى الله تعالى الخلق كتب في كتابه فهو عنده (٣٠) فوق العرش: أن رحمتني غلبت غضبي » في لغظ « سيقت » •

<sup>(</sup>٣٠) يقول العلامة العيني في شرح صحيح البخاري: والعندية ليست مكافية بل هو أشسارة اللي كمال كونه مكنونا عن الخلق مرفوعاً عن حين الزاكهم (ز.).

قال القاضى أبو يعلى : ظاهر، قوله «عنده» القرب من الذات . واعلم : أن القرب من الحق تعالى لا يكون بمساغة ، إنما ذلك من صفة الأجسام ، وقد قال تعالى « مسومة عند ربك » .

الحديث السادس والأربعون: روى عن بعض التمابعين أنه قال: « خلق الله آدم بيده وكتب التوراة بيده وغرس الفردوس بيده » •

المحديث السابع والأربعون: روى ابن عباس عن النبي يها في قوله تعالى: « وسع كرسيه موضع قدمه والأرض » أنه قال: كرسيه موضع قدمه والعرش لا يقدر قدره •

رواه حماعة من الاثبات ، فوقفوه على ابن عباس ، ورفعه منهم شجاع ابن مخلد (٢١) فعلم بمخالفته الكسار المتقنين : أنه قسد غلط ، ومعنى المحديث : أن الكرسي صغير بالاضافة الى العرش ، كمقدار كرسي يكون عند سرير قد وضع لقدمي القاعد على السرير ، قال الضحاك : الكرسي : الذي تحمل عليه الملوك أقدامهم ، وقال القاضي أبو يعلى : القدم قدم الذات وهي التي يضعها في النار .

الحديث الثامن والأربعون: حديث العباس عن رسول الله وألي أنه قال: « فوق السماء السماء بين أغلاه وأسله كما بين السماء والأرض و والله تعالى فوق ذلك » •

هذا الجديث لا يصح • تفرد به يجبى بن العلاء ، قال الامام أحسد:

هو كذاب يضع الحديث • وقد تكلمنا في الفوق في قوله تعالى : « وهو
القاهر فوق عباده » قال القاضي أبو يعلى : المراد من الفوقية : استواء
الذات على العرش ، وهذا الكلام أصله التجسيم •

الحديث التاسع والأربعون: روى البخارى ومسلم فى الصحيحين من حديث أبى هريرة عن النبى علية أنه قال: « من تصدق بعدل تمرة من كسب طيب ـ ولا يقبل الله الأ الطيب ـ فان الله ينقبلها بيمينه ، ثم يربيها لصاحبها كما يربى أحدكم فاوه حتى يكون مثل الحبل » وفى لفظ أخرجه مسلم: « فتربو فى كف الرحمن حتى تكون أعظم من الحبل » •

قال العلماء : هذا خطاب للناس بما يعلمونه ويفهمونه من الأخذ والتربية والنمو ، ولما كان التناول باليد والقبض بالكف ، خاطبهم بما يعلقون ، وأنما جرى ذكر اليمين ، لأنها مرصدة لما عز من الأمور ، ومعنى التربية : المضاعفة .

الحديث الخمسون: روى البخارى ومسلم في الصحيحين من حديث أنس بن مالك عن النبي عليه أنه ذكر الدجال فقال: (( ألا انه أعور وان ربكم ليس بأعور »(٢٢) .

<sup>(</sup>٣٢) لفظ الحديث في صحيح البخاري (أن الله ليس بأعور وأشار بيده الى عينه ، وأن السيح الدجال أعور عين اليمنى ) وقد قال الحافظ أبن حجر أن الاشارة إلى عينه على أنما هي بالنسبة إلى عين الدجال فأنها كانت صحيحة مثل هذه ثم طرأ عليها العرور لزيادة كذبه في دعوى الالهية روهو أنه كان صحيح العين مثل هذه فطرا عليها النقص ولم يستطع دفيع مذلك عن نفسه ه.

وقال الفخر الرازى في (أسساس التقديس) عند الكلام على هذا الحديث: وأما هذا الخبر فيمشكل لأن ظاهره تقتضي أن النبي على أظهر الفرق بين الاله تعالى وبين الدجال يكون الدجال أعور وكون الله تعالى ليس بأعور وذلك بعيد ، وخبر الواحد أذا يلغ هيذه الدرجة في ضعف المعنى وجب أن يعتقد أن الكلام كان مسبوقا بمقدمة لو ذكرت لزال هذا الإشكال اليس راوى هذا الحديث هو أبن عمر ثم أن المشهور أن أبن عمر لما روى حديث (أن الميت ليعندب ببكاء أهله) طعنت عائشة رضى الله عنها فيه وذكرت أن هذا الكلام من الرسول كان مسبوقا بكلام أخر واحتجت على ذلك بقولة تعالى (أولا تزر وازرة وزر أخرى) لو حكى لزال هذا الاشتكال ، فكذا هاهنا أنه من البعيد صدور مثل هذا الكلام من الرسول هذا الاشتكال ،

قال العلماء: انما أراد تحقيق وصفه بأنه لا يجوز عليه النقص ، ولم يرد اثبات جارحة لأنه لا مدح في اثبات جارحة ، بل كأنه قال : ألا ان ربكم ليس بذي جوارح يتسلط عليها النقائص ، وهذا مثل نفي الولد عنه ، لأنه يستحيل عليه التجزؤ ، ولو كانت الاشارة الي صورة كاملة ، لم يكن في ذلك دليل على الالهية ولا القدم : فان الكامل في العسورة كلير .

العديث الحادى والخمسون: روى البخارى في أفراده من حديث أبى هريرة عن النبى على أن الله تعالى قال: « ما يزال عبدى يتقرب الى بالنوافل حتى أحبه ، فأذا أحببت كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، ويده التي يبطش بها ، ورجله التي يمشى بها ، وما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن قلس المؤمن يكره الموت وأكره مساءته » ،

قوله : «كنت سمعه وبصره » مثل • وله أربعة أوجه :

الثاني: ان كليت مشخولة بي / فلا يصغى الى غــير ما يرضيني ولا يبصر الا عن أمرى •

الثالث: أنى أحصل له مقاصده كما ينالها سسمعه وبصره ويسدم. اللواتي تعينه، وأما التردد فخطاب لنا بما نعقل.

الحديث الثاني والخمسون: روى جبير بن مطعم قال: أتى رسول الله عليه أعرابي و فقال: يا رسول الله جهدت الأنفس وجاع العيال وتهتكت الأموال وهلكت الأنعام، فاستسق الله لنا، فاستشفع بالله عليه و فقال رسول الله عليه ويحك تدرى ما تقول» ؟ وسبح رسول الله عليه قما زال بسبح حتى عرف ذلك في وجهه أصحابه و ثم قال على الله على أحد من خلقه ، شأن الله أعظم من ذلك و يحك أتدرى لا يستشفع بالله على أحد من خلقه ، شأن الله أعظم من ذلك و يحك أتدرى.

ما الله ؟ ان عر شه على متسواته هكذا» وقال باصابعه مثل القبة م والله لينط به أطيط الرحل بالراكب م

ومعنى قوله « أتدرى ما الله؟ » أى أتدرى ما عظمه الله تعالى وجلاله ومعنى يئط به : أى يعجز عن عظمته وجلاله و اذ كان معلوما : أن أطيط الرحل بالراكب انما يكون لقوة ما فوقه ، وعجزه عن احتماله و فقرب بهذا النوع من عنده معنى عظمة الله وجلاله ، ليعلم أن الموصوف بعلو الشأن لا يجعل شفيعا الى من هو دوله في القدر ، وقد ذكرنا فيما تقدم عن القاصى أبي يعلى : يئط من ثقل الذات ، وهذا صويح التجسيم من من عند النات .

الحديث الثالث والخسطون : روى أبو هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قرأ « انه كان سميعا بصيرات فوضع اصبع المدعاء وابهامه على عينيه وأذنه •

قال العلماء: أراد بهذا تحقيق السمع والبصر منه • فأشار الى الجارحتين اللتين هما السمع والبصر ، لا أن لله سبحانه وتعالى جارحة •

الحديث الرابع والخمسون: روى أبو الدرداء عن النبي على أنه قال : ان الله عز وجل ينزل في ثلاث ساعات ، بقين من اللهل ، فيفتح الذكر في الساعة الأولى فيمحو ما يشاء ويثبت ، ثم ينزل في الساعة الثانية الي جُنة عدن وهي داره التي لم يسكنها غيره وهي مسكنه ، ثم يقول ، طوبي لمن دخلك ، ثم ينزل في الثالثة الى سماء الدنيا بروحه وملائكته ، فبقول : بعرتى » •

هذا الحديث يرويه زيادة بن محمد الأنصارى و قال البخارى وهو منكر الحديث و وقال أبو حالم بن حبان : يروى المناكب عن المشاهير ، فاهنتين الشرك، ونقول على تقدير الصحة : الها مضافة الله كنا أضيف البيت اليه وفهذا بيته وذاك مسكنه، وإنها قلت هيذا ، لأن السيكني مستحيلة في حقة \_ سبحانه وتعالى \_ •

«الحديث الخامس والخمسون: روى أبو أمامة عن النبي على أن أن قال : « وعدنى ربى أن يدخل الجنة من أمتى سبعون ألفا وثلاث حثبات من حثياته عز وجل » •

الحشية : ملء الكف ، والمراد : التقريب بما نعقل لا حقيقة الحثية .

الحديث السادس والخمسون: روى أبو أمامة عن رسول الله عليه الله عليه الفراء الله عليه الفراء الله عليه الفراء الله يجلس يوم القيامة على القنطرة بين الجنة والنار » •

يرويه عثمان بن أبي عاتكة وعن يحيى: ليس بشيء ٠

الحديث السّابع والخمسون: روى القاضى أبو يعلى عن محمد بن كعب قال : « كان الناسُ أذا سمعوا القرآن من في الرحمن ثم يسمعوه قط » •

قال القاضي أبو يعلى: ولا يمتنع أن يطلق القم عليه •

قلت : واعجبا يعنى في الرحمن : فمه • فيثبت لله تعالى صفة بقول تابعى لا تصح الرواية عنه ، هذا من أقيح الأشياء • فأما الحديث الذي قد سبق عن أبي أمامة عن رسول الله على أنه قال : « ما تقرب العباد الى بمشل ما خرج منى » فالمعنى : ظهر عنه • ولا يجوز أن يظن أنه كخروج جسم من جسم .

هذا حديث لا أصل له .

الحديث التاسع والخمسون : رواه أنس أن النبي عليه قال : « أن لله تعالى لوحا أحد وجهيه درة ، والآخر ياقوتة ، قلمه النور ، فبه يخلق وبه ( ٥ ــ دفع شبه )

يرزق وله يحيى وبه يميت ، وأيمز ويذل ويفحل ابها يشاء في يوم وليلة » • هـ ذا حديث موضوع ، يرويه محمد بن عثمان ، وهو متروك الحدث •

الحديث الستون: روى جابر عن النبي على أنه قال: « اذا رأيتم الرحمن و قال الله عن النبي على المستون المنافذاب و الله عن المرابعة المنافذ الله عن المرابعة المنافذ الله عن المرابعة المنافذ الله المنافذ الله عن المرابعة المنافذ الله عن المرابعة المنافذ الله عن المرابعة المنافذ الله المنافذ الله المنافذ الله المنافذ المنافذ الله المنافذ ا

النفس بمعنى الشفيس من الكروب (٢٢٠) ومثله ما روى أبو هريرة عن رسول الله على أنه قال : « انه لأجد نفس ربكم من جهة الميمن » يعنى : تنفيسه عن الكرب بنصرة أهل المدينة اياى ، والمدينة من جانب اليمن ، وهذا شيء لا يختلف فيه المسلمون .

وقال ابن حامد : رأيت بعض أصحابنا يشتون لله تعالى وصفا فى ذاته بأنه يتنفس وقال : وقالوا : الرياح الهابة مثل العاصف ، والعقيم والعنوب والشمال والصبا والدبور معلوقة ، اللا ريحا من صفاته ، هى ذات نسيم خيالى ، وهى من فقس الرحمن .

مَا هؤلاء بمسلمين . ما هؤلاء بمسلمين .

قلت : ولما علم بكتابي هذا جماعة من الجهال علم يعجبهم الأنهم ألفوا كلام ررؤسائهم المجسمة ، فقالموا تاليس هذا المذهب ، قلت : ليس مذهبكم ولا مذهب من قلدتم من أشياخكم ، فقلد نزهت مذهب الاهام

Alakit V to 1

<sup>(</sup>٣٣) يقول الزمخشري في اسساس البلاغة: ومالى نفس أي فرج ، وقال ابن قتيبة تقويد فرج الله عن البيد على المنازية ال

فقل للذي يرجو احاقي : على ممل لغز على التفليش أن تجدوا مثلي

Mary the Mary than to the

كما قد تولاني و فذلت لي السيل وعلمني علماً • به قيمتي ثعالو فهمنة تفشي دائمنا أبدا تغلو فَصَّارٌ مُرَيِّ الصَّبِرِ عَنْ لَهُ فَمَي يَحَلُو كتمثال ليلي عند قيس • فما يسلو الى خلقه • الا ولى معها وصل فياقاصدي الانصاف ليميزوا وابلوا تكسر عليهم كلمنا طولت تحلو وما جُمعًا • الا لعبد له فضــــــل ولا خير في قول اذا ضيع الفعل وبعــد يقيني بالمقـــادير لا ذل الى مين مخلوق بسياتله الجهيل عشقت كما قد تعشق الأعين النجل وما حبهم الا لمن ماله شيكل أقر بفضلي الدين والجزن والسهل وفي المغرب الأقصي، وما بلغت ابل

مُسْقِت بَحْمَادُ الله مِنْ كَانُ قَبْلَيْ وانكم ولؤ تنقضكون فتشتابكم تم قصيدة مطولة • وهي : حمدت الهي كيف لا • وله الفضل وأخرجني من بين أهلي مفهم وحركني للمكرمات أحسورها والهمني بالعسلم حتى ملكتسة وُقْدَ زَادٌ عُشَقَى لَلْعَلُومُ فَأَصَّبَحُتُ فَمَا مَنْ عَلُومٌ بِثُهَا اللهِ فَي ٱلْوَرِيُّ وصنفت ما قد صنف للناس جنسة ولى من بديهاتُ الكلامُ عَجَـاتُ وقد قادني علمي الى الزهد في الدنا نعم وتقياة الله أشرف خلة قنوعي بسا يكفي يقيني من الأذي وأحسن من عيلم ترامي بأهمله وأسكن قلبي حب كــل محقق وبغيداد داريس يغبن أهلهسيا وكل البلاد أشحنتهما فضائلي وذكرى وراء النهر بالفضل وافسر

who we can some the thing to ولما نظرت في الممذاهب كلهمان طلبت الأسلة في الصواب ومه أغلو يزيد على كل المذاهب يسل يعلو بنقل صحيح والحديث هو الأصل يقوم بأنباء ، وإن شانه عضل. ويتبع في التسليم من قد مضي قبل فقام على رجل الثبات • وهم زلوا فكم أرشدوا نحوالهدى، ولكم دلوا بمذهبه ما كل فرع له أصل وعندهم عن فهم ما قاله شـــغل فواعجب والقوم كلهم عزل وهم من علوم النقل أجمعها عطل تشابهت الحيات ، وانقطع الحبل ذي نقلوه في الصفات. وهم غفل فمال الى تصديقهم من به جهس مشبهة . قد ضرفا الصحب والخل وَّمْذُهُبَهُ ٱلتُّنزيَّةُ مَ لَكُنَ هُمْ الْخُتلُوا واكثر من أدركت ماله عقت ل مَنْ الاعتقاد الرّدل كي يجمع الشمل فوائدهم لاخسرم فيها ولاحسل وان شئت لا خـــل عليها ولا بقل فُلُو ۚ قُدْرُوا أَفْتُوا بَانَ دُمِّي حَـٰلَ.

فألفيت عند السير قول«ابن حنبل» وكيل الذي قد قاله فمسيد وكان بنقل العـــلم أعرف من روى ومذهب أن لا يشهد رب فقام له الحساد من كل جانب وكان له أتباع صدق تتبابعوا وجياءك قيوم يدعبون تمذهبا فلا في الفروع يثبتون لنصره إذا ناظروا قاموا مقام « مِفَاتِل » قياسهم طردا ، إذا صدروا ب اذا لم يكن في النقل صاحب فطنة ومالوا الىالتشبيه أخذا بصورة ال وقالوا: الذي قلناه مذهب أحمد وصار الأعادي قائلين لكلنا: فقد فضحوا ذاك الامام بجهلهم والعمري القد أدركت منهم مشايخا وما زلت أجنلو عنهم كسل خلة والسنموا بالقاب ولأعلم عندهم وموائدهم لا يلحق الخدل بقلها وأكثر حسباه لنا أهمل مذهبي

تمنوا بجهل أن تزل بي النعل ولم تمش في مجد ببثلي لهم رجل ومنذ مضى شيخ الجماعة أحمد الي الآن • لم يوجد لعالمكم مثل لقد بات عندى ألف ألف يقوموا سحابة وعظى • كلهم صيب وبل وروضات علمي كلها تمرح الجني وبسلتانهم أذ ما تأملت أثلل وكيف ترى تبرى الحسود وداؤه أذا سئل الطب الخبير به مسلو تفرد بالبغض القبيح مضالف أليس اجتماع الناس لي شاهد عدل؟

تم كتاب « دفع شبه التشبيه بأكف التنزيه » للامام ابن اليعوزي » المساب « دفع شبه التشبيه بأكف التنزيه » المساب المس

الله أكبر و أن يكون لذائه كيفية كدوات مخلوقات أو أن تقاس صفاتنا في كل ما تبديه من أفعالنا يصفاته تبديل لذى سفه يقول بأنه جسم و وان سماتنا كسماته لبديع صنعته عليه شرواهد تبدير على ضفحات مصنوعاته ذرأ الأنام بقسدرة أزلية وارادة فيهم لتقسديراته ورأى بعين العلم ما تأتي به لحات أعينهم وما لم تأته

## The same they want to the same of the same

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | a mand the trades of the contract the trades                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| again mag thirtiga tag                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | مقدمة الكتاب                                                        |
| The table of the same of the same                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | المردود عليهم في هذا الكتاب ، وتراج الخدم بالظواهر واضطرابهم في ذلك |
| Mr. J. Park Warrage Salling                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | نصل في أغلاط الضابلة                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | باب ما جاء في القرآن العظيم من ذلك                                  |
| 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | رد قولهم في الفوقية الحسية                                          |
| ض في صفات الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ما قاله ابن عقيل في عدم جواز الخو                                   |
| اردالصفات روی که دری در ۲۸ بین دری ۲۸ بین دری روی در دری در دری در دری در دری دری دری در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | باب ذكر الأحاديث التي سموها أخبا                                    |
| ينزه أخرى ١٠٠ الله المالية الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | خطأ ابن فتيبة وانه ممن يشبه تارة و                                  |
| تجوز غليه الصورة التي هي هيئة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | يجب على كل مسلم أن يعتقد أن الله لا                                 |
| مکان کی کی کی کی کار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | وتأليف ذات الله لاتتبعض ولا يحويها                                  |
| فزيمة ١٠٠٠ من ١٠٠ م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | رد ابن الجوزي وابن عقيل على ابن -                                   |
| الله عليه وسلم عرف باشسارتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | حديث الجارية يثبت أن النبي صلى                                      |
| Et a la servicio de la companya de l | الى السماء تعظيم الخالق                                             |
| مؤ لفايان و مساما هسيله المعالم و المالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | خاتنية الكتاب، وفيهيا قصيدة لل                                      |
| 1 Porch of formand of the format                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | The first separate the second was their                             |

the first of the second of the